

Marfat.com

## فهرس الموضوعات

حياة المؤلف رحمه الله تعالى ص ه من مؤلفاته ص ٨ دوره في الأصلاح ص ١٦ مقدمة المؤلف ص ١٥ الباب الأول في علوم الخمسة ص ١٥ علم الأحكام ص ١٥ علم المخاصمة ص ١٦ علم التذكير بآلاء الله ص ١٦ علم التذكير بأيام الله ص ١٦ علم التذكير بالموت ص ١٦ فصل : المخاصمة سع الفرق الاربع ص ١٧ فصل في بقية مباحث العلوم الخمسة ص ٣٠ الباب الثاني في بيان وجوه الخفاء في معانى نظم القرآن ص ٣٥ الفصل الأول في شرح غريب القرآن ص ٣٦ الفصل الثاني المواضع المصعبة في فن التفسير ٣٧ الفصل في معرفة أسباب النزول ص ٤٣ فصل في حذف بعض الاجزاء وأدوات الكلام ص ٤٨ فصل في المحكم والمتشابه والكناية والتعريض والمجاز العقلي ص٥٩ الباب الثالث في بديع أسلوب القرآن ص ٥٨ الفصل الأول لم يجعّل القرآن مبوباً مفصلاً ص ٥٨ الفصل الثاني في تقسيم السور إلى الآيات ص ٢٠ مبحث اعجاز القرآن ص ٢٦ الباب الرابع في بيان فنون التفسير وحل اختلاف ما وقع في تفسير الصحابة والتابعين ص ٩٩ فصل في بيان الآثار المروية في الكتب التفسيرية لأهل الحديث وما يتعلق بها ص ٧٠ قصل في ما بقي من لطائف هذا الباب ص ٧٥ فصل في غريب القرآن ص ٧٨ فائدة جليلة ص ٨٠ فصل في مقطعات القرآن ص ٨١

الياب الشاهس [تكلة كتاب: "الفوز الكبير" المساة: بـ"فتح الحبير"] صلام

القصيدة الفريدة الغراء (المشتملة على اسماء سور القرآن العظيم) ص ١٥١



اسمه: ولقبه: وشهرته: --

اسمه : أحمد بن عبد الرحيم بن وجيه الدين العمرى الدهلوي .

ولقبه: قطب الدين. ولقب بذلك بسبب أن الشيخ قطب الدين بختيار الأوشى رأى رؤيا صالحة للشيخ عبدالرحيم رأى أنه سيولدله ولدصالح ورغب أن يسميه باسمه إذا تحققت رؤياه — فلما ولد المولود وتحققت الرؤيا ولقب مهذا اللقب. وكانت ولادته ليوم الأربعاء ١٤ شوال سنة ١١١٤ ها ١٧٠٤م ببلدة دهلى، وتوفى مها رحمه الله فى شهر الله المحرم سنة ست وسبعين ومائة وألف، ودفن عند والده خارج البلدة، وله اثنتان وستون سنة وشهر ته التى اشتهر بها. هى شاه (١) ولى الله .

را) شاه كلمة فارسية معناها الملك بلقب بها الصوفية والمشايخ ولما كان الإمام ولى الله الإمام ولى الله الله الله من بيوت التصوف والطريقة منذ القدم فقد لقب هو وأبوه وأنجاله كلهم بهذا اللقب

نسبه وأسرته:

وهو حسیب نسیب إذ أن آباءه من حفدة السید ناصر الدین الشهید. وله مشهد ببلدة « سونی پت ، و هو مشهد معروف یزار .

وجده الشيخ وجيه الدين العمرى الشهيد حفيد للسيد نور الجبار المشهدى . وهو متصل بالإمام موسى الكاظم .

وأبوه الشيخ عبد الرحيم . وهو من وجوه مشايخ دهلي ومن أعيانهم . ومن العلماء الممتازين الذين راجعوا الفناوى الهندية المشهورة . ولهحظ وافر من العلوم مع علوكعبه في عدة فنون وخصوصاً في النصوف وقد وقع الاتفاق على كال فضله بين أهل العلم والمعرفة وائتهى إليه الورع وحسن السمت والتواضع والاشتغال بخاصة النفس .

دراسته: ـــ

يمكن تقسيم مراحل دراسة الشيخ ولى الله إلى ثلاث مراحل:

١ -- المرحلة الأولى: وقد حفظ فيها القرآر. الكريم وسنه لم
يتجاوز السابعة.

٢ — المرحلة الثانية: وفيها درس على والده علوم زمانه. وهي اللغة والتفسير والحديث والفقه والأصول والنصوف والعقائد والمنطق والطب والفلسفة والهيئة والحساب. وأتم ذلك وسنه ١٥ سنة.

وحينها أوفى، أبوه سنة ١٦٣١ هـ – ١٧١٩ م قام بالتدريس بمدرسة أبيه ( الرحيمية ) و اشتهر بالنفوق فوفد عليه الطلاب من كل ناحية .

المرحلة المرحلة النالئة، وهذه المرحلة لم تتجاوز العامين. فقد رحل الحارات العامين. فقد رحل الحجاز سنة ١١٤٣ه.

و فى خلال هذين العامين اللدين أقامهما بالحرمين الشريفين صحب العلماء

هناك و تتلمذ على كبار الشيوخ و درس الحديث وغيره من العلوم . كما أدى فريضة الحج . و بعد عودته استأنف حياة الجهاد ، فاخذ ينشر علمه على الناس واشتغل بوظيفة التدريس والتأليف في بيت أبيه أولا ، فلما كثر طلابه واشتهر أمره أعطاه السلطان محمد شاه بناء كبيرا المدرسة وافتتحها بنفسه واشتهرت ( بدار العلوم ) فخرج علماء ممتازين على غراره في العلم والبحث .

مكانته العلمية: ـــ

وكان اجتهاد الشيخ ولى الله و تفانيه فى العلم وإقباله على الله من الآسباب التي جعلته علماً من الأعلام وإماماً من الأئمة ومصلحاً من المصلحين ومجدداً من خيرة رجالات التجديد.

وقد بلغ منزلة لاتقل عن المنزلة التي بلغها حجة الاسلام الغزالى وشيخ الإسلام ابن تيمية .

وقد جمع الله له من العلوم والمعارف ما جعله سبد قومه غير منازع فني اللغة : كان من كبار علمائها وكان يحسن العربية والفارسية كأحد أبنائها وفي الفقه : اهتم بدراسة المذاهب الاربعة وأصولها ونظر في الأحاديث التي يعتمد عليها أصحاب المذاهب في بناء الاحكام وارتضى منها طريقة الفقهاء المحدثين .

وفى الحديث: حفظ المتون وضبط الأسانيد حتى قيـــــل أنه لم يتفق لأحد مثله. ممن كان يعتنى بهذا العلم من أهل قطره ما انفق له من رواية الحديث وإشاعته.

وفى تفسير القرآن : توفر له منه حظ كبير . وفى تفسيره ( الفوز الكبير ) شاهد على علو كعبه فى هذا الفن.

وفى أصول الفقه: شرح أصول المذاهب المختلفة وجمعها وبين الفرق بين الأمور الجداية والإصول الفقهية وردوجوه الاستنباط على كثرتبا إلى عشرة ، وأسس قواعد الجمع بين مختلف الأدلة وبين قوانين الترجيح . وفى علم العقائد وأصول الدين : رد العقيدة إلى ما كانت عليه على عمد السلف ونقاها من الشوائب التي لحقت بها .

وأما آداب السلوك وعلم الحقائق: فإن له فيها مجالا واسعاً وميداناً فسيحاً وليس أدل على ذلك من آثاره العلمية التي تركها والتي تبلغ حوالى مائة كتاب ورسالة بالعربية والفارسية. وفيها يلى نذكر بعض هذه الكتب التي تدل على سعة أفقه وغزارة علمه.

#### مؤلفاته

من مؤلفاته في التفسير:

« فتح الرحمن فى ترجمة القرآن » بالفارسية وهى على شاكلة النظم العربى فى قدر الـكلام وخصوص اللفظ وعمومه وغير ذلك .

« الزهراوان » في تفسير سورة البقرة وآل عمران .

«الفوز الكبير» في أصول التفسير ذكر فيه العلوم الخسة القرآنية . وتأويل الحروف المقطعات وحقائق أخرى .

« تأويل الأحاديث » رســالة نفيسة له بالعربية فى توجيه قصصُ الأنبياء عليهم السلام، وبيان مباديها التى نشأت من استعداد النبى وقابلية قومه، ومن التدبير الذى دبرته الحكمة الإلهية فى زمانه.

« الفتح الحبير » وهو الجزء الخامس من « الفوز الكبير » اقتصر فيه على غريب القرآن و تفسيره مما روى عن عبد الله بن عباسرضى الله عنه . رسالة نفيسة له بالفارسية فى قو اعد ترجمة القرآن وحل مشكلاتها.

منهياته على « فتح الرحمن » جمعها فى رسالة مفردة له .

ومن مصنفاته في الحديث وما يتعلق به .

« المصنى شرح الموَّطأ » برواية يحيى بن يحيى الليثى مع حذف أقوال الإمام وبعض بلا غياته و تـكلم فيه كلام المجتهدين . « المسوى شرح الموطأ » مكتفياً فيه على ذكر اختلاف المذاهب وعلى قدر من شرح الغريب .

ه شرح تراجم الأبو اب للبخاري، أتى فيه بتحقيقات عجيبة و تدقيقات غريبة.

ه النوادر من أحاديث سيد الأوائل والأواخر ۽ .

« الأربعين ، جمع فيه أربعين حديثاً فليلة الألفاظ كثيرة المعانى رواها عن شيخه أبى طاهر بسنده المتصل إلى على بنأبى طااب رضى الله عنه.

ء الدر الشمين في مبشرات النبي الأمين.

ه الإرشاد في مهمات الاسناد ، .

« إنسان العين فى مشايخ الحرمين » .

رسالة بسيطة له فى الأسانيد بالفارسية مشتملة على تحقيقات غريبة وتدقيقات عجيبة .

ومن مصنفاته في أصول الدين وأسرار الشريعة وغيرها :

« حجة الله البالغة ، فى علم أسرار الشريعة ولم يتكلم فى هذا العلم أحد قبله على هذا الوجه من تأصيل الاصول وتفريغ الفروع وتمهيدالمقدمات والمبادى، واستنتاج المقاصد .

« إزالة الحفاء عن خلافة الحلفاء »كتاب عديم النظير في بابه لم يؤلف مثله قبله ولا بعده يدل على أن صاحبه بحرز آخر .

« قرة العينين في تفضيل الشيخين ، بالفارسي .

« حسن العقيدة » رسالة مختصرة له في العقائد بالعربية .

الانصاف » في بيان أسباب الاختلاف بين الفقهاء و المجتهدين .

« عقد الجيدُ في أحكام الاجتهاد والنقليد » .

« البدور البازغة » في الكلام.

« المقدمة السنية في انتصار الفرقة السنية » .

ومن مصنفاته في الحقائق والمعارف والسلوك وغيرها :

المكتوب المدنى المرسل إلى اسهاعيل بن عبد الله الرومى فى حقائق التوحيد .

« ألطاف القدس في لطائف النفس » .

القول الجميل فى بيان سواء السبيل ، فى سلوك الطرق الثلاثة المشهورة
 القادرية والجشنية والنقشندية .

« الانتباء فى سلاسل أولياء الله ، كتاب مبسوط فى شرح السلاسل المشهورة والغيرالمشهورة .

« الهمعات ، رسالة نفيسة بالفارسية في بيان النسبة إلى الله .

« اللمحات » .

« السطمات ، في بعض ما أفاض الله على قلبه .

والهوامع ، في شرح وحزب البحر، على لسان الحقائق والمعارف .

ء شفاء القلوب ، في الحقائق والمعارف .

« الخير الكثير » .

« النفهمات الإَلَمية » .

« فيوض الحرمين » .

« رسالة له بالعربية في جواب مسائل الشيخ عبد الله بن عبد الباقى الدهلوى على الوجه الذي اقتضاه كشفه .

ومن مصنفاته في السيرو الأدب:

«سرور المحزون » مختصر بالفارسى ملخص من و نور العيون فى تلخيص سير الأمين والمأمون » لابن سيد الناس ، صنفه بأمر الشيخ الكبير جانان العلوى الدهلوى .

« أنفاس العارفين » رسالة بسيطة له تشتمل على تراجم آبائه والكبار من أسرته وعلى سيرهم وبعض وقائعهم وأذواقهم ومعارفهم. أطيب النغم فى مدح سيد العرب والعجم، شرح فيه بائيته.
 رسالة له شرح فيها رباعياته بالفارسية.

ديوان الشعرالعربي جمعه ولده الشيخ عبد العزيزور تبه الشبخر فيع الدين . دورَهُ في الأصلام :

هذه بعض آثار المؤلف العلمية ، أما دوره في الاصلاح فقد كان لهذا الإمام دور كبير فيه ، نظر فرأى أن بناء الدولة الإسلامية يكادينهار كما سبقت الإشارة إلى ذلك فقام هو وتلامذته لينقذ ما يمكن انقاذه ، وركز جهاده في التدريس والنأليف والنصح أمامة الناس وخاصتهم ، وكان بروحه الصوفية وآرائه الجليلة في فهم القرآن والحديث وحملته على التقليد الاعمى والتزمت والجود صاحب مدرسة عظيمة كان لها أثرها في تطور الفكر في الهند، حتى والجود صاحب مدرسة عظيمة كان لها أثرها في تطور الفكر في الهند، حتى ان أولاده وتلامذته ساروا على نهجه وانتسبوا إلى مدرسته ولازالوا منتسبين لها إلى الآن .

ولما كان كثير من هؤلاء العلماء المنتسبين إلى مدرسته الفكرية الصوفية قد أثروا تأثيراً كبيراً في مجرى الحياة وفى حوادث الهند و ثورتها فإن شاه ولى الله قد عدراس هؤلاء المجاهدين فى سبيل الله . ولا يتسع المجال لسرد أعمال هذا الرجل العظيم فإن استيفاء المكلام فى هذا الموضوع مما لا تتسعله هذه الصفحات ولكن يمكن حصر الاعمال العظيمة التى نهض بها فيها يلى :

١ – فى جانب السياسة والحميكم ألف كتابه الممتع « إزالة الحفا عن تاريخ الحلفا» أثبت فيه فضل الحلفاء الراشدين المهديين وبين فضلهم على الأمة كما أوضح فيه خصائص الدولة الإسلامية وأسباب نهوضها وهبوطها وفصل القول عن أسس الحكومة الإسلامية وواجباتها ومسئولية القائمين جا.

٢ – وفي جانب العقاند أرشد إلى الحق وبين أسرار الشريعة وما في

النصوص من المعانى السامية والتوجيهات الحكيمة بما كان له أثر فى لفت أنظار العلماء إلى فساد الرأى الذى كانوا عليه منذ عدة قرون .

٣ — وفى جانب دراسة القرآن الكريم دعا إلى تدبر معانيه والوقوف عند حكمه وأسراره وأحكامه ، وصنف كتاباً جامعاً فى أصول التفسير فاتجه الدارسون وأهل العلم إلى هذه الناحية من دراسة القرآن الكريم وتدبر آياته والاهتداء بهديه بعد أن كانوا لا يهتمون بهسدا الجانب ولا يعيرونه التفاتاً.

ع - دعا إلى الاعتصام بالكتاب والسنة وترك التقليد وعدم الأخذ
 بأقوال الفقهاء إلا بعد البحث والتحقيق ومعرفة حججهم .

وكانت فكرته فى أساسها التوفيق بين المذاهب فإن تعذر ذلك أخذ بما يوافق الأحاديث الصحيحة ورجحه على غيره، وأوضح ذلك فى كتاب « الانصاف فى بيانسبب الاختلاف » وفى كتابه «حجة الله البالغة».

مـ بذل أقصى جهد فى علوم السنة ونشرها بين الناس فشرح الموطأ
 وتراجم أبواب صحيح البخارى وكتب رسالة باسم« الفضل المبين من حديث النى الأمين » .

٦ — كان الناس يجهلون اللغة العربية جهلا تاماً فترجم ألفاظ القرآن
 الكريم ومفرداته إلى اللغة الفارسية(١) ليفهم العامة معناها عند القراءة
 بأصله العربي .

٧ - لاحظ أن العالم الإسلامي مقبل على تطور جديد وأنه سوف يستقبل عصراً يقوم بناؤه على العقل وما يكتسبه من علم وأنه سوف يواجه ثورة فكرية عارمة و لابد من إيضاح الفكرة الإسلامية وجلائها وبيان أسرار الدين وحكمه وأصول التشريع الإسلامي وأسسه في تنظيم الحياة والمجتمع فألف كتابه الفريد في بابه - حجة الله البالغة - .

<sup>(</sup>١) كانت مي اللغة الرسمية حينذاك.

۸ کا لاحظ أنه لا أمل فی نهضة الاسرة المالكة الهندية وتجديد شباب الدولة التيمورية لانه كما قال ابن خلدون « إذا نزل الهرم بدولة لاير تفع ، فلا فائدة من بذل الجهود في إصلاحها و تضبيع الوقت في تقويتها ولا بد من إعداد جماعة تحدث انقلاباً إسلامياً و تؤسس دولة إسلامية جديدة على أساس ديني على جديد .(۱)

#### نجامہ فی عملہ

وبقيام الشيخ ولى الله بهذه الأعمال المجيدة ، وباضطلاعه بهذا التجديد الإسلامي، وبنشره للعلم الصحيح ، وبإذاءته مصادر الدين الأولى نجح في مهمته وتخرج على يديه طبقة صالحة من أبنائه وتلامذته ، قاموا بالأمر من بعده ونهضوا بالدعوة لأعلاء كلمة الله ونشر رسالته في الأرض.

قال الشيخ مسعود الندوى :

ومن من الله و نعمه السابغة عليه أن رزقه أنجالا بررة ، كل منهم طود علم رأسخ ، وقد أفادوا جماغفيرا من الناس حتى نهلت أرض الهند من علوم الكتاب والسنة وعلت ، والذى نشاهده اليوم من ذيوع علوم القرآن والسنة وانتشار التعاليم الدينية الصحيحة إنما يرجع فضله إلى الإمام ولى الله وأنجاله الغر الميامين النجباء ، فلا تجد اليوم في الهند أحداً عن له نصيب في العلم الا وهو يمت بسبب إلى هذا البيت العلمي الكريم .

وكذلك نبغ من أحفاد الأمام و تلاميذاً بنائه و تلاميذهمن نوروا أرجاء الهند المظلمة ، بأنوار الكتاب والسنة وأضاءوا جوانبها بمصابيحالعلم والتتي .

فالحقيقة التي لا مراء فيها أن كل ما ظهر في هذه البلاد من تباشير الإصلاح والتجديد، وما تم على أيدى العلماء والمجاهدين من أهلها من حدمات للدين عظيمة ، من القرن الثاني عشر للهجرة إلى اليوم ، إنما هو من ثمر التناك الدوحة الزكية التي غرسها الإمام ولى الله ، وتعهدها بالستى والتشذيب أبناؤه وتلاميذه .

<sup>(1)</sup> يراجع مقال « تاريخ الإسلام في الهند » عجلة البعث للسيد أبي الحسن الندوى ·

وإن ننس لاننس من بينهم أنجاله الأربعة والكواكب المنيرة: الشاه عبد العزيز ( ١١٦٩ – ١٢٣٩ء) والشاه رفيع الدين ( ١١٦٣ – ١٢٣٠ه) والشاه عبد الغنى المتوفى سنة ١٢٢٧ه والشاه عبد الغنى المتوفى سنة ١٢٢٧ه وسبطه الشاه محمد اسحاق المتوفى ١٢٦٢ وحفيده الشاه اسماعيل الشهيد المتوفى سنة ١٢٤٦ه.

ولكل من هؤلاء مصنفات سائرة مسير الشمس ولاتزال تضيء ظلمات الريب وتهتك ستور الزندقة وتنور حلك الزبغ والألحاد، إلا أن أكبرهم الشاه عبد العزيز كان يعد خليفة أبيه ووارث علومه .

وكان من قدر الله أن توفى بعدهم جميعاً .

أما أصغر أنجاله – وهو الشاه عبد الغنى – فقد استأثرت به رحمة الله وهو حدث لم يكد يخدم الدين والأمة بشىء يذكر ، ولذلك لم تدون أخباره فى بطون التاريخ إلا أن الله رزقه مولوداً كان غرة فى جبين الإصلاح الدينى فى الهند و درة فى تاج هذا البيت العظيم ؛ وهو الإمام الشهيد المصلح الشيخ إسهاعيل بن عبد الغنى بن ولى الله . (١)

نسأل الله تبارك و تعالى أن يتقبل هذا العمل ويجعله خالصاً لوجهه الكريم وينفع به المسلمين ، والله ولى التوفيق .

السير سابق

<sup>(</sup>۱) أهم مراجع هذه المقدمة : كتاب تاريخ الاسلام في الهند للاستاذ عبد المنهم النمر، والجزء السادس من نزهة الخواطر وبهجة المسامع والنواظر للشيخ عبد الحي بن غر الدين الحسني وكتاب نظرة لمجالية في تاريخ الدعوة الإسلامية في الهند والباكستان الأستاذ. مسعود الندوى .

# بنياليالجاجي

آلاء الله على هذا العبد الضعيف ، لا تعد ولا تحصى ، وأجلها التوفيق لفهم القرآن العظيم . ومنن صاحب النبوة والرسالة عليه الصلاة والسلام على أحقر الأمة كثيرة ، وأعظمها تبليغ الفرقان الكريم . لقن النبي عَلَيْكُ القرآن القرن الأول ، وهم أبلغوه للقرن الثانى ، وهكذا حتى بلغ حظ هذا الفقير كذلك من روايته ودرايته . اللهم صل على هذا النبي الكريم ، سيدنا ومولانا وشفيعنا ، أفضل صلواتك ، وأيمن بركاتك ، وعلى آله وأصحابه وعلماء أمنه أجمعين ، برحمتك يا أرحم الراحمين .

أها يحلى: فيقول الفقير ولى الله بن عبد الرحيم \_ عاملها الله تعالى بلطفه العظيم \_ : لما فتح الله على باباً من فهم كتابه المحيد أردت أن أجمع وأضبط بعض النكات النافعة التى تنفع الأصحاب فى رسالة مختصرة ، والمرجو من لطف الله الذى لا انتهاء له أن يفتح لطلبة العلم بمجرد فهم هذه القواعد شارعاً واسعاً فى فهم معانى كتاب الله، وإن كانوا يصرفون عمرهم فى مطالعة التفاسير ، ويقرأون على المفسرين. وعلى أنهم أقل قليل فى هذا الزمان، فلم يتحصل لهم بهذا الضبط والربط. وسميتها: بـ"الفوز الكبير فى أصول التفسير". وما توفيتي إلا بالله ، عليه توكلت وهو حسبى ونعم الوكيل .

ومقاصد الرسالة منحصرة في خمسة أبواب :

## الباب الأول

[ في العلوم الخمسة التي بينها القرآن العظيم بطريق التنصيص ] ليعلم أن معانى القرآن المنطوقة لا تخرج عن خسة علوم : علم الأحكام من الواجب والمندوب والمباح والمكروه والحرام ، من قسم العبادات أو من قسم المعاملات (١) ، أو من تدبير المنزل (٢) ، أو من السياسة المدنية . وتفصيل هذا العلم منوط بذمة الفقيه ، وعلم المخاصمة والرد على الفرق المضالة الأربع من اليهود والنصارى والمشركين والمنافقين ، وتبيان هذا العلم منوط بذمة المتكلم ، وعلم التذكير بآلاء الله ، من بيان خلق الساوات والأرضين ، وإلهام العباد ما ينبغي لهم ، ومن بيان صفات الله سبحانه الكاملة ، وعلم التذكير بأيام الله ، يعني بيان الوقائع التي أوجدها الله سبحانه وتعالى من جنس تنعيم المطيعين ، وتعذيب الحرمين ، وعلم التذكير بالموت وما بعده من الحشر والنشر والحساب والميزان والجنة والنار . وحفظ تفاصيل هذه العلوم ، وإلحاق الأحاديث والآثار المناسبة فا وظيفة المذكر والواعظ .

وإنما وقع بيان ها العلوم على أسلوب تقرير العرب الأول ، لا على أسلوب تقرير المتأخرين ، فلم يلتزم فى آيات الأحكام اختصار يختاره أهل المتون ، ولا تنقيح القواعد من قيود غير ضرورية ، كما هو صناعة الأصوليين ؛ واختار سبحانه و تعالى فى آيات المحاصمة إلزام الحصم بالمشهورات المسلمة (٣) ، والحطابيات النافعة ، لا تنقيح البراهين (٤) على طريق المنطقيين ، ولم يراع مناسبة فى الانتقال من مطاب إلى مطلب ، كما هو قاعدة الأدباء المتأخرين ، بل نشر كل ما أهم إلقاؤه على العباد ، تقدم أو تأخر . وعامة المفسرين يربطون بل نشر كل ما أهم إلقاؤه على العباد ، تقدم أو تأخر . وعامة المفسرين يربطون

<sup>(</sup>١) أي كيفية إقامة المبادلات والمعاونات والإكتساب على الارتفاق الثاني .

<sup>(</sup>٢) هو حفظ الربط الواقع بين أهل المنزل على الحد الثاني من الارتفاق.

 <sup>(</sup>٣) أى عند عوامهم وخواصهم .

 <sup>(</sup>٤) الناس ينقسمون إلى قسمين: عالية وسافلة ، فتعليم العالية يكون بالبراهين،
 والسافلة بالمشهورات المسلمة السهلة فقط ، والبراهين لا تذكر فى القرآن
 بالصراحة ، بل فى ضمن المشهورات .

كل آية من آيات المخاصمة وآيات الأحكام بقصة ، ويظنون أن تلك القصة سبب رولها . والمحقق أن القصد الأصلى من نزول القرآن تهذيب النفوس البشرية ، ودمغ العقائد الباطلة ، وننى الأعمال الفاسدة ، فوجود العقائد الباطلة فى المكلفين سبب لنزول آيات المخاصمة ، ووجود الأعمال الفاسدة ، وجريان المظالم فيما بينهم سبب لنزول آيات الأحكام ، وعدم تيقظهم بما عدا ذكر آلاء الله وأيام الله و وقائع الموت ، وما بعده سبب لنزول آيات التذكير ، وما تكلفوا من خصوصيات القصص الجزئية لا مدخل لها يعتد به إلا في بعض الآيات ، حيث وقع التعريض فيها لواقعة من وقائع وجدت فى زمنه عليه التعريض مؤونة إيراد القصص الجزئية . ولا يزول ما يعرض للسامع من الانتظار عند سماع ذلك التعريض ، إلا ببسط القصة ، فلزم يعرض للسامع من الانتظار عند سماع ذلك التعريض ، إلا ببسط القصة ، فلزم أن نشرح هذه العلوم بوجه يستلزم مؤونة إيراد القصص الجزئية .

### فصــــل

قد وقع فى القرآن المحيد المخاصمة مع الفرق الأربع الضالة .: المشركين ، والمنافقين ، واليهود ، والنصارى . وهذه المخاصمة على قسمين : الأول : أن تذكر العقيدة الباطلة مع التنصيص على شناعتها ، ويذكر إنكارها لا غير . و الثانى : أن تقرر شبهاتهم ، ويذكر حلها بالأدلة البرهانية أو الحطابية . أما المشركون فكانوا يسمون أنفسهم حنفاء ، وكانوا يدعون التدين بالملة الإبراهيمية ، وإنما يقال الحنيف لمن تدين بالملة الإبراهيمية والتزم شعارها ، وشعارها حج البيت الحرام ، واستقباله فى الصلاة ، والغسل من الجنابة ، والاختتان ، وسائر خصال الفطرة ، وكمريم الأشهر الحرام ، وتعظيم المسجد الحرام ، وتحريم الحرمات النسبية والرضاعية ، والذبح فى الحلق ، والنحر فى اللبة ، والتقرب باللذبح والنحر خصد ما فى أيام الحج ، وقد كان فى أصل الملة الوضوء ، و الصلاة ، والصوم من طلوع الفجر إلى غروب الشمس ، والصدقة على اليتاى والمساكين ، والإعانة فى نوائب الحق ، وصلة الأرحام مشروعة . وكان التمدح

بهذه الأفعال شائعاً فيهما بينهم ، ولكن جمهور المشركين كانوا يتركونها ، حتى صارت هذه الأفعال كأن لم تكن شيئاً ، وقد كان تحريم القتل والسرقة والزنا والربا والغصب أيضاً ثابتاً فى أصل الملة ، وكان إنكر هذه الأشياء جارياً فى الخملة ، وأما جمهور المشركين فيرتكبونها ، ويتبعون النفس الأمارة فيها .

وقد كانت عقيدة إلبات الصانع سبحانه وتعالى ، وأنه هو خالق الساوات والأرضين ، ومدبر الحوادث العظام ، وأنه قادر على إرسال الرسل ، وجزاء العباد عا يعملون ، وأنه مقدر للحوادث قبل وقوعها ، وعقيدة أن الملائكة عباده المقربون ، المستحقون للتعظيم أيضاً ثابتة فيما بينهم ، ويدل على ذلك أشعارهم ، وكان قد وقع لجمهور المشركين في هذه العقائد شبهات كثيرة ، ناشفة من استبعاد هذه الأمور وعدم ألفتها ، وكان ضلالهم الشرك والتشبيه والتحريف ، وإنكار المعاد ، واستبعاد رسالته علياً ، وشيوع الأعمال القبيحة ، والمظالم فيما بينهم ، وابتداع الرسوم الفاسدة ، واندراس العبادات .

والشرك أن يشت لغير الله سبحانه وتعالى شيئاً من الصفات المختصة به ، كالتصرف فى العالم بالإرادة الذى يعبر عنه بكن فيكون ، أو العلم الذاتى من غير اكتساب بالحواس ، ودليل العقل والمنام والإلهام ، ونحو ذلك ، أو الإيجاد لشفاء المريض ، أو اللعن لشخص والسخط عليه ، حتى يقدر عليه الرزق أو يمرض أو يشنى لذلك السخط ، أو الرحمة لشخص حتى يبسط له الرزق ويصح بدنه ويسعد، ولم يكن المشركون يشركون أحداً فى خلق الجواهرو تدبير الأمور العظام، ولا يثبتون لأحد قدرة على الممانعة إذا أبرم الله سبحانه وتعالى أمراً ، وإنما كان إشراكهم فى الأمور المحاصة ببعض العباد ، وكانوا يظنون أن الملك على الإطلاق جل مجده شرف بعض العباد بخلعة الألوهية ، ويؤثر رضاهم وسخطهم على سائر العباد ، كما أن ملكا من الملوك عظيم القدر يرسل عبيده المخصوصين إلى نواحى المملكة ، و بحعلهم متصر فين فى الأمور الجزئية إلى أن يصدر عن الملك حكم المملكة ، و بحعلهم متصر فين فى الأمور الجزئية إلى أن يصدر عن الملك حكم

صريح، فلا يتوجه إلى تدبير الأمورالجزئية، ويفوض إليهم أمور سائر العباد، ويقبل شفاعتهم في أمور من يخدمهم ويتوسل بهم، فيقولون بوجوب التقرب بعباد الله سبحانه المخصوصين المذكورين، ليتيسر لهم قبول الملك المطلق، وتقبل شفاعتهم للمتقربين بهم في مجارى الأمور، وكانوا يجوزون بملاحظة هذه الأمور أن يسجد لهم، ويذبح لهم، ويحلف بهم، ويستعان بهم في الأمور الضرورية بقدرة كن فيكون.

وكانوا ينحتون من الحجر والصفر ، وغير ذلك صوراً يتخذونها قبلة التوجه إلى تلك الأرواح ، حتى يعتقد الجهال شيئاً فشيئاً تلك الصور معبودة بذواتها ، فيتطرق بذلك خلط عظيم .

والتشبيه عبارة عن إثبات البشرية لله تبارك وتعالى، فكانوا يقولون: إن الملائكة بنات الله ، وإنه يقبل شفاعة عباده وإن لم يرض بها ، كما أن الملوك يفعلون مثل ذلك بالنسبة إلى الأمراء الكبار ، وكانوا يقيسون علمه تعالى وسمعه وبصره الذي يليق بجناب الألوهية على علمهم وسمعهم وأبصارهم ، لقصور أذهانهم ، فيقعون في القول بالتجسيم والتحيز .

وبيان التحريف: أن أولاد إسماعيل عليه الصلاة والسلام كانوا على شريعة جدهم الكريم. حتى جاء عمرو بن لحى (١) ، فوضع لحم أصناماً ، وشرع لهم عبادتهم من بحبرة وسائبة وحام واستقسام بأزلام وما أشبه ذلك ، وقد وقعت هذه الحادثة قبل بعثته ولله بثلاثمائة سنة تقريباً ، وكان الجهلة يتمسكون في هذا الباب بآثار آبائهم ، وكانوا يعدون ذلك من الحجج القاطعة .

<sup>(</sup>۱) عمرو بن لحى بن حارثة بن عمرو أبن مزيقياء الأزدى ، من ملوك العرب في الجاهلية . وأول من أتى بالأصنام من بلقاء الشام إلى الحجاز ، فجعلها في الكعبة ، ودعا العرب إلى الاستشفاء بها والعبادة حولها . ويظن أنه كان في أوائل القرن الثالث للميلاد .

وقد بين الأنبياء السالفون الحشر والنشر ، لكن ليس ذلك البيان بشرح وبسط ، مثل ما تضمنه القرآن العظيم ، ولذلك ما كان جمهور المشركين مطلعين عليه ، وكانوا يستبعدونه ، وهؤلاء الجاعة وإن اعترفوا بنبوة سيدنا ابراهيم و سيدنا اسماعيل بل بنبوة سيدنا موسىعليهم السلام أيضاً، لكن كانت الصفات البشرية التي هي حجاب لجمال الأنبياء الكامل تشوشيهم تشويشاً ، ولم يعرفوا حقيقة تدبير الله عز وجل ، الذي هو مقتضى بعثة الأنبياء ، فكأنوا يستبعدون ذلك لما ألفوا المماثلة بين الرسول والمرسل، فكانوا يوردون شبهات واهية غير مسموعة ، كما قالوا فيهم : كيف يحتاجون إلى الشراب والطعام وهم أنبياء ؟ وهلا يرسل الله سبحانه وتعالى الملائكة ؟ ولم لا ينزل الوحى على كل إنسان على حدته ؟ وعلى هذا الأسلوب ، وإن كنت متوقفاً فى تصوير حال المشركين و عقائدهم وأعمالهم فانظر إلى حال العوام والجهلة من أهل الزّمان ، خصوصاً من سكن منهم بأطراف دار الإسلام ، كيف يظنون الولاية ، وما ذا يخيل إليهم منها ، ومع أنهم يعترفون بولاية الأولياء المتقدمين يعدون وجود الأولياء في هذا الزمان من قبيل المحال ، ويذهبون إلى القبور والآثار ، ويرتكبون أنواعاً من الشرك ، وكيف تطرق إليهم التشبيه والتحريف؟ في الحديث الصحيح : و لتتبعن سنن من كان قبلكم حذو النعل بالنعل ۽ وما من آفة من هذه الآفات إلا وقوم من أهل هذا الزمان واقعون فى ارتكابها معتقدون مثلها ، عافانا الله سبحانه من ذلك . وبالجملة فإن الله سبحانه وتعالى برحمته بعثه ﷺ في العرب، وأمره بإقامة الملة الحنيفية ، وخاصمهم فى القرآن العظيم ، وقد وقع النمسك فى تلك المخاصمة بمسلماتهم من بقايا الملة الحنيفية ليتحقق الإلزام .

فجواب الإشراك أولاً : طلب الدليل ونقض التمسك بتقليد الآباء. و ثانياً : عدم التساوى بين هؤلاء العباد وبينه تبارك وتعالى ، واختصاصه عزوجل باستحقاق أقصى غاية التعظيم بخلاف هؤلاء العباد . وثالثاً : بيان إجماع الأنبياء على هذه المسألة (وما أرسلنا من قبلك من رسول الانوحى إليه أنه لا إله إلا أنا قاعبدون). ورابعاً: بيان شناعة عبادة الأصنام، وسقوط الأحجار من مراتب الكمالات الإنسانية، فكيف بمرتبة الألوهية ؟ وهذا الجواب مسوق لقوم يعتقدون الأصنام معبودين لذاتهم.

وجواب التشبيه أولاً : طلب الدليل ونقض التمسك بتقليد الآباء . و ثانيًا : بيان ضرورة المجانسة بين الوالد والولد ، وهي مفقودة . وثانيًا : بيان شناعة إثبات ما هو مكروه ومذموم عند أنفسهم لله تبارك وتعالى (ألربك البنات ولهم البنون؟) . وهذا الجواب مسوق لأجل قوم اعتادوا المقدمات المشهورة و المتوهمات الشعرية ، وأكثرهم على هذه الصفة .

وجواب التحريف ببيان عدم نقله عن أثمة الملة ، وبيان أن ذلك كله اختراع وابتداع غير معصوم ، وجواب استبعاد الحشر والنشر ، أولا : القياس على إحياء الأرض وما أشبه ذلك ، وتنقيح المناط الذي هو شمول القدرة ، وإمكان الإعادة . وثانياً : بيان موافقة أهل الكتب الإلهية في الاخبارية .

وجواب استبعاد إرسال الرسل أولاً: ببيان وجو دها فى الأمم المتقدمة (وما أرسلنا من قبلك إلارجالاً نوحى إليهم) ، (ويقول الذين كفروا لست مرسلاً ، قل كنى بالله شهيداً بينى وبينكم ، ومن عنده علم الكتاب) . وثانياً : دفع الاستبعاد ببيان أن الرسالة ههنا عبارة عن الوحى (قل إنما أنا بشر مثلكم يوحى إلى) ، وتفسير الوحى بما لا يكون محالاً (وماكان لبشرأن يكلمه الله الآية) . وثالثاً : ببيان عدم ظهور المعجزات التي يقتر حونها لمصلحة كلية يقصر علمهم عن إدراكه . وكذلك عدم موافقة الحق لهم فى تعيين شخص يقتر حون بنبوته ، وكذلك لم يجعل الرسول ملكاً ولم يوح إلى كل واحد منهم ، فليس كل شى من ذلك إلا للمصلحة الكلية . ولماكان أكثر من بعث إليهم مشركين أثبت هذه المضامين فى سور كثيرة بأساليب متعددة وتأكيدات بليغة ولم يتحاش من إعادتها مرات كثيرة . نعم ، هكذا ينبغى متعددة وتأكيدات بليغة ولم يتحاش من إعادتها مرات كثيرة . نعم ، هكذا ينبغى

أن تكون مخاطبة الحكيم المطلق بالنسبة إلى هؤلاء الجهلة، والكلام فى مقابلة هؤلاء السفهاء بهذا التأكيد (ذلك تقدير العزيز العليم) .

وكان اليهود قد آمنوا بالتوراة، وكانت ضلالتهم تحريف أحكام التوراة تحريفاً لفظياً أو معنوياً، وكتمان آياتها، وإلحاق ما ليس منها بها افتراء منهم، وتساهلاً في إقامة أحكامها، ومبالغة في التعصب بمذاهبهم واستبعاد رسالة نبينا عليه الله وسوء الأدب والطعن بالنسبة إليه على بل بالنسبة إلى حضرة الحق تبارك وتعالى أيضاً، وابتلاءهم بالبخل والحرص وغير ذلك .

أما التحريف اللفظى فإنهم كانوا يرتكبونه فى ترجمة التوراة وأمثالها لا فى أصل النوراة، هذا الحق عند الفقير، وهوقول ابن عباس: والتحريف المعنوى تأويل فاسد، يحمل الآية على غير معناها بتحكم وإنحراف عن الصراط المستقيم.

فن جملة ذلك أنه قد بين الفرق بين المتدين والفاسق والكافر الجاحد في كل ملة وأثبت العذاب الشديد والحلود للكافر، وجوز خروج الفاسق من النار بشفاعة الأنبياء، وأظهر في تقرير هذا المعنى اسم المتدين في كل ملة بتلك الملة . وأثبت في التوراة هذه المنزلة لليهودي والعبري (١)، وفي "الإنجيل" لننصر اني . وفي "انقرآن العظيم " للمسلمين . ومناط الحكم الإيمان بالله وأيوم الآخر . والانقياد لنبي بعث اليهم، والعمل بشرائع الملة، واجتناب المنهبات من تلك الملة، لاخصوص فرقة من الفرق لذاتها، فحسب اليهود أن اليهودي والعمري يدخلان الجنة ألبتة . وتنفعه شفاعة الانبياء (وقالوا لن تمسنا النار إلاأياماً معدودة)، ولولم يتحقق مناط الحكم ؟ ولو كان مؤمناً بالله بوجه غير صحيح ؟ ولولم يكن له حظ من الإيمان بالآخرة، وبرسالة النبي المبعوث إليه ؟ وهذا غلط صرف وجهل محض . ولما كان القرآن العظيم مهيمناً على الكتب السالفة، ومبيئاً لمواضع الإشكال فيها كشف الغطاء عن هذه الشبهة على

<sup>(</sup>١) العبرى: العبراني ، من اليهود القدماء .

وجه أنم ( بلى من كسب سيئة وأحاطت به خطيئته فأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون ) .

ومن جملة ذلك: أنه قد بين في كل ملة أحكاماً تناسب مصالح ذلك العصر، وقد سلك في التشريع مسلك عادات القوم وأمر بالأخذ بها وإدامة الاعتقاد والعمل عليها تأكيداً يحصر الحقيقة فيها. والمراد أن الحقيقة محصورة فيها في ذلك العصر وذلك الزمان. والمراد هنالك الإدامة الظاهرية لا الإدامة الحقيقية، يعنى ما لم يأت نبي آخر، ولم يكشف الغطاء عن وجه النبوة. وهم حملوا ذلك على استحالة نسخ اليهودية. ومعنى وصية الأخذ بتلك الملة في الحقيقة وصيته بالإيمان والأعمال الصالحة، ولم تعتبر خصوصية بقط الما لللة لذاتها. وهؤلاء اعتبروا الحصوصية فظنوا أن يعقوب عليه الصلاة والسلام وصي أولاده باليهودية.

ومن جملة ذلك: أن الله عز وجل شرف الأنبياء ، وتابعيهم فى كل ملة بلقب المقرب والمحبوب، وذم الذين ينكرون الملة بصفة المبغوض ، وقد وقع التكلم فى هذا الباب بلفظ شائع فى كل قوم ، فلا عجب أن يكون قد ذكر افظ الأبناء مقام المحبوبين ، فظن اليهود أن ذلك التشريف دائر مع اسم اليهودى والعبرى والإسرائيلى ، ولم يعلموا أنه دائر على صفة الانقياد والخضوع ، وتمشية ما أراد الحق سبحانه ببعثة الأنبياء لاغير . وكان ارتكز من هذا القبيل فى خاطر هم كثير من التأويلات الفاسدة المأخوذة من آبائهم وأجدادهم ، فأز ال القرآن هذه الشبهات على وجه أتم . أما كتان الآيات فهو أنهم كانوا يخفون بعض الأحكام والآيات ليحافظوا على جاه شريف ، أولاً جل رياسة يطلبونها ، وكانوا يحذرون أن يضمحل اعتقاد الناس فيهم ويلاموا بترك العمل بتلك الآيات .

فن جملة ذلك: أن رجم الزانى مذكور فى التوراة، وكانوا يتركونه لإجماع أحبارهم على ترك الرجم، وإقامة الجلد، وتسحيم الوجه مقامه، ويكتمون ذلك مخافة الفضيحة.

ومن جملة ذلك: أنهم كانوا يؤولون آيات بشارة هاجر وإسماعيل عليها الصلاة والسلام، ببعثة نبى فى أولادهما ، وفيها إشارة بوجود ملة بم ظهورها و شهرتها فى أرض الحجاز ، وتمتلئ بها جبال عرفة من التلبية ، ويقصدون ذلك الموضع من أطراف الأقاليم ، وهى ثابتة فى التوراة إلى الآن ، وكانوا يؤولونها بأن ذلك إخبار بوجود هذه الملة ، وأنه ليس فيه أمر بالأخذ بها ، وكانوا يقولون ملحمة كتبت علينا . ولماكان هذا التأويل ركيكاً فلا يسمعه أحد ، ولا يكاد يصح عند أحد ، كانوا يتواصون بإخفائه ، ولا يجوزن إظهاره لكل عام وخاص ، وأتحدثونهم بما فتح الله عليكم ليحاجوكم به عند ربكم ؟ ) ما أجهلهم ؟ كيف تحمل منة الله سبحانه وتعالى على هاجر وإسماعيل بهذه المبالخة ، وذكر هذه الأمة بهذا التشريف ، على أن لا يكون فيه حث وتحريض وترغيب فى الأخذ بالتدين بها ، سبحانك هذا بهتان عظم .

أما الافتراء ، فالسبب فيه دخول النعمق والنشدد على أحبارهم ورهبانهم ، والاستحسان يعنى استنباط بعض الأحكام لإدراك بعض المصلحة فيسه بدون نص الشارع ، وترويج الاستنباطات الواهية ، فألحقوا اتباعه بالأصل . وكانوا يزعمون أن اتفاق سلفهم من الحجج القاطعة ، فليس لهم فى إنكار نبوة عيسى عليه الصلاة والسلام مستند إلا أقوال السلف ، و كذلك فى كثير من الأحكام . وأما التساهل فى إقامة أحكامها وارتكاب البخل والحرص ، فظاهر أنه مقتضى النفس الأمارة ، ولا يخنى أنها تغلب الناس إلا من شاء الله ، (إن النفس لأمارة بالسوء إلا ما رحم ربى ) إلا أن هذه الرذيلة قد تلونت فى أهل الكتاب بكيفية أخرى ، كانوا يتكلفون تصحيحها بتأويل فاسد ، وكانوا يظهر ونه فى صورة التشريع .

وأما استبعاد رسالة نبينا ﷺ، فسببه اختلاف عادة الأنبياء وأحوالهم، في إكثار النزوج والإقلال، وما أشبه ذلك، واختلاف شرائعهم، واختلاف سنة الله في معاملة الأنبياء، وبعثة النبي من ولد اسماعيل، ولقد كان جمهور الأنبياء من

بنى اسرائيل، وأمثال ذلك، والأصل فى هذه المسألة أن النبوة بمنزلة إصلاح نفوس العالم، وتسوية عاداتهم وعباداتهم، لاإيجاد أصول بر وإثم. ولكل قوم عادة فى العبادات ؛ وتدبير المنزل، والسياسة المدنية ؛ فإذا حدثت النبوة فى أولئك القوم لا تفى تلك العادة بالمرة، ولا تستأنف إيجاد عادة أخرى، بل يميز النبى من العادات ماكان على القاعدة موافقاً لما يرضى الله سبحانه وتعالى فيبقيه ، وماكان منها خلاف ذلك فيغيره بقدر الضرورة، والتذكير بآلاء الله أيضاً بكون على هذا الأسلوب، كما يكون شائعاً فيا بينهم فيألفونها . فاختلف شرائع الأنبياء بهذه النكتة . ومثل كما يكون شائعاً فيا بينهم فيألفونها . فاختلف شرائع الأنبياء بهذه النكتة . ومثل بارداً وغذاء بارداً، ويأمر الآخر بدواء حار وغذاء حار ، وغرض الطبيب فى بارداً وغذاء بارداً، ويأمر الآخر بدواء حار وغذاء حار ، وغرض الطبيب فى المؤضعين واحد ، و هو إصلاح الطبع وإزالة المفسد لاغير ، وقد يصف فى كل إقليم دواء وغذاء على حدة بحسب عادة الإقسام ، ويختار فى كل فصل تدبيراً موافقاً بحسب طبع الفصل . وهكذا الحكيم الحقيقي جل مجده لما أراد أن يعالج من ابتلى بالمرض النفساني، ويقوى الطبع والقوة الملكية، ويزيل المفسد اختلفت المعالجة بحسب بالمرض النفساني، ويقوى الطبع والقوة الملكية، ويزيل المفسد اختلفت المعالجة بحسب بالمرض النفساني، ويقوى الطبع والقوة الملكية، ويزيل المفسد اختلفت المعالجة بحسب بالمرض النفساني، ويقوى الطبع والقوة الملكية، ويزيل المفسد اختلفت المعالجة بحسب بالمرض النفساني، ويقوى الطبع والقوة الملكية، ويزيل المفسد اختلفت المعارف .

وبالجملة فإن شت أن ترى أنموذج اليهود فانظر إلى علماء السوء من الذين يطلبون الدنيا، وقد اعتادوا تقليد السلف، وأعرضوا عن نصوص الكتاب والسنة، وتمسكوا بتعمق عالم وتشدده واستحسانه، فأعرضوا عن كلام الشارع المعصوم، وتمسكوا بأحاديث موضوعة، وتأويلات فاسدة كانت سبب هلاكهم.

أما النصارى فكانوا مؤمنين بعيسى عليه الصلاة والسلام ، وكان من ضلالتهم أنهم يزعمون أن لله سبحانه وتعالى ثلاث شعب متغايرة بوجه متحدة بآخر ، ويسمون الشعب الثلاثة أقانيم ثلاثة ، أحدها : الآب ، وذلك بإزاء المبدأ للعالم . والثانى : الإبن ، وهو بإزاء الصادر الأول ، وهو معنى عام شامل لجميع الموجودات . والثالث : روح القدس ، وهو بإزاء العقول الحجردة . و

كانوا يعتقدون أن أقنوم الإبن تدرع بروح عيسى عليه الصلاة والسلام ، يعنى تصور الإبن بصورة روح عيسى ، كما أن جبريل عليه السلام يظهر بصورة الإنسان ، ويزعمون أن عيسى على نبينا وعليه الصلاة والسلام إله ، وإنه ابن الله أيضاً ، وإنه بشر تجرى عليه الأحكام البشرية والإلهية معاً ، وكانوا يتمسكون في هذا الباب ببعض نصوص " الإنجيل " ، حيث وقع فيه لفظ " الإبن " ، وقد نسب إلى نفسه بعض الأفعال الإلهية .

والجواب على الإشكال الأول ، على تقدير تسليم أنه كلام عيسى ليس فيه تحريف : أن لفظ " الإبن " كان فى الزمان القديم بمعنى المحبوب والمقرب والمختار ، كما يدل عليه كثير من القرائن فى " الإنجيل ".

وجواب الإشكال الثانى: أنه على سبيل الحكاية ، كما يقول رسول ملك من الملوك: يا فلان قد غلبنا الملك الفلانى ، وقد أخذنا قلعة كذا ، والمعنى فى الحقيقة راجع إلى الملك ، وإنما هو ترجمان محض ، وأيضاً بحثمل أن يكون طريق الوحى إلى عيسى عليه الصلاة والسلام انطباع المعانى فى لوح نفسه من قبل العالم الأعلى، لا تمثل جبريل بالصورة البشرية ، وإلقاء الكلام ، فر بما يجرى بسبب هذا الانطباع منه عليه الصلاة والسلام كلام مشعر بنسبة تلك الأفعال إلى نفسه ، والحقيقة غير خفية .

وبالجملة: فقد رد الله سبحانه وتعالى هذا المذهب الباطل؛ وقرر أن عيسى عبد الله وروحه المقدس، نفخ فى رحم مريم الصديقة، وأيده الله سبحانه بروح القدس، ونظر إليه بالعناية الخاصة المرعية فى حقه.

وبالجملة لو ظهر الله سبحانه وتعالى فى الكسوة الروحية التى هى من جنس سائر الأرواح ، وتدرع بالبشرية، فهو لا ينطبق لفظ الاتحاد على هذا المعنى عند التدقيق والإمعان إلا بتسامح ، وأقرب الألفاظ لهذا المعنى التقويم ، ومثله تعالى الله عما يقول الظالمون علواً كبيراً.

وإن شئت أن ترى أنموذجاً لهذا الفريق فانظر اليوم إلى أولاد المشايخ الأولياء ، ماذا يظنون بآبائهم؟ فتجدهم قد أفرطوا في إجلالهم كل الإفراط : (وسيعلم الذين ظلموا أى منقلب ينقلبون ) . وأيضاً فمن ضلالة أولئك أنهم يجزمون أنه : قد قتل عيسى عليه الصلاة والسلام ، وفي الواقع أنه وقع اشتباه في قصته ، فلما رفع إلى السماء ظنوا أنه قد قتل ، ويرون هذا الغلط كابراً عن كابر ، فأزال الله سبحانه هذه الشبهة في القرآن العظيم فقال : (وما قتلوه وما صلبوه ولكن شبه لهم) وما ذكر في "الإنجيل" من مقولة عيسى ، فعناه إخبار يجرأة اليهود وإقدامهم على قتله ، وإن كان الله سبحانه وتعالى ينجيه من هذه المهلكة . وأما مقولة الحواريين فمنشأها وقوع اشتباه ، وعدم اطلاع على حقيقة الرفع الذي لا تألفه الأذهان والأسماع .

ومن ضلالتهم أيضاً أنهم يقولون: إن فارقليط الموعود هو عيسى روح الله الذي جاءهم بعد القتل ووصاهم بالتمسك بـ "الإنجيل" ، ويقولون: إن عيسى وصى بأن المتنبئين يكثرون ، فمن سمانى فاقبلوا كلامه وإلا فلا ، فبين القرآن العظيم أن بشارة عيسى إنما تنطبق على نبينا عليه الصلاة والسلام ، لا على الصورة الروحانية لعيسى ، لأنه قال فى "الإنجيل": «إن فارقليط يلبث فيكم مدة من الدهر ، ويعلم العلم ، ويطهر الناس ويزكيهم » (١) ، ولا يظهر هذا المعنى فى

<sup>(</sup>۱) فى الباب الرابع عشر من " إنجيل يوحنا " هكذا: ( إن كنتم تحبوننى فاحفظوا وصاياى) ، ( وأنا أطلب من الأب فيعطيكم فارقليطاً آخر ، ليثبت معكم إلى الأبد الخ . )

وقال صاحب "لب التواريخ": «إن اليهود والمسيحيين من معاصرى عمد عليه كانوا منتظرين لنبي ، فحصل لمحمد من هذا الأمر نفع عظيم، لأنه ادعى أنى هو ذلك المنتظر» انتهى ملخص كلامه. فيعلم من كلامه أن أهل الكتاب كانوا منتظرين للحروج نبى فى زمان النبى عليه وهو

غير نبينا ﷺ. وأما ذكر عيسى فهو عبارة عن إثبات نبوته ، لا أن يسميه ؛ الله ، أو : ابن الله .

أما المنافقون فهم على قسمين: قوم يقولون الكلمة الطيبة بألسنتهم ، و قلوبهم مطمئنة بالكفر ، ويضمرون الجحود الصرف في أنفسهم ، قال تعالى في حقهم: (إن المنافقين في الدرك الأسفل من النار) ، وطائفة دخلوا في الإسلام بضعف ، فمنهم من يتبعون عادة قومهم ويعتادون موافقتهم ، إن آمن القوم آمنوا ؛ وإن كفروا كفروا ، ومنهم من هجم على قلوبهم اتباع لـــذات الدنيا الدنيئة ، بحيث لم يترك في القلب محلاً لمحبة الله ومحبة الرسول ، أو تملك قلبهم الحرص على المال والحسد والحقد ، وتحوذلك حتى لا يخطر ببالهم حلاوة المناجاة ولا بركات العبادات . ومنهم من شغفوا بأمور المعاش ، واشتغلوا بها حتى لا يتوقع منهم الاهمام بأمر المعاد وتفكرهم لذلك . ومنهم من يخطر ببالهم ظنون واهية وشبهات ركيكة ، في رسالة نبينا عليهم أن لم يبلغوا درجة يخلعون بها

الحق ، لأن النجاشي لما وصل إليه كتاب محمد عليه أنها : أشهد بالله أنه النبي الذي ينتظره أهل الكتاب ، وكتب الجواب ، وكتب في الجواب : "أشهد أنك رسول الله صادقاً ومصدقاً ، وبايعتك وبايعت ابن عمك ، أي جعفر بن أبي طالب ، وأسلمت على يـديــه لله رب العالمين ". فإن معنى الفارقليط إن كان هو الحامد ، أو الحاد ، أو الحاد ، أو الحد ، أو المعز ، فهذا وصف ظاهر في محمد عليه أنه وأمته الحادون الله على كل حال ، وهو صاحب لواء الحمد ، والحمد مفتاح خطبته ومفتاح صلاته . ولما كان حماداً جوزي بوصفه فإن الجزاء من جنس العمل ، فكان اسمه محمد أو أحمد ، وأما محمد فهو على وزن مكرم ومعظم ، وهو الذي يحمد حمداً كثيراً مبالغاً فيه ، ومحمد هو الخلص الذي جاء بشرع باق إلى الأبد لا ينسخ .

ربقة الإسلام ، ويخرجون منه بالكلية ، ومنشأ تلك الشكوك جريان الأحكام البشرية على حضرة نبينا عَلَيْكُ ، وظهور ملة الإسلام في صورة غلبة الملوك على أطراف الممالك وما أشبه ذلك ، ومنهم من حملتهم محبة القبائل والعشائر ، على أن يبذلوا الجهد البليغ في نصرتهم وتقويتهم وتأييدهم ، وإن كان فيه على خلاف أهل الإسلام ، ويتهاونون في أمر الإسلام عند هذه المقابلة ، وهذا القسم من نفاق العمل ونفاق الأخلاق ، ولا يمكن الإطلاع على النفاق الأول بعد حضرة الرسول عَلَيْكُمْ ، فإن ذلك من قبيل علم الغيب ، ولا يمكن الإطلاع على ما ارتكز فى القلوب . والنفاق الثانى كثير الوقوع ، لا سيا فى زماننا ، وإليه الأشارة فى الحديث : « ثلاث من كن فيه كان منافقاً خالصاً : إذا حدث كذب ، وإذا وعد أخلف وإذاخاصم فجر». و« هم المنافق بطنهُ، وهم المؤمن فرســـه " إلى غير ذلك من الأحاديث . وقد بين الله سبحانه وتعالى أعمالهم وأخلاقهم فى القرآن العظيم ، وقد ذكر من أحوال الفريقين أشياء كثيرة ، لتحترز الأمة منها ، وإن شئت أن برى أنموذجاً من المنافقين فانطلق إلى مجلس الأمراء ، وانظر إلى مصاحبيهم ، يرجحون مرضيهم على مرضى الشارع ، لافرق عند الانصاف بين من سمع كلامه ﷺ بلا واسطة وسلك مسلك النفاق، وبين من حدثوا فى هذا الزمن ، وعلموا حكم الشارع بطريق اليقين ، ثم آثروا خلاف ذلك ، و أقدموا على مخالفته ، وعلى هذا القياس جِماعة من المعقوليين ، تمكنت فى خاطر هم شكوك وشبهات ، حتى جعلوا المعاد نسياً منسياً ، فهؤلاء أنموذج المنافقين .

وبالجملة إذا قرأت القرآن فلا تحسب أن المخاصمة كانت مع قوم انقرضوا؟ بل الواقع أنه ما من بلاء كان فيما سبق من الزمان إلا وهو موجود اليوم بطريق الأنموذج بحكم الحديث: «لتبعن سنن من قبلكم». فالمقصود الأصلى بيان كليات تلك المفاسد، لا خصوص تلك الحكايات.

هذا ما تيسر لى فى هذا الكتاب من بيان عقائد الفرق الضالة المذكورة و

تقربر أجوبتها ، وهذا القدر كاف فى فهم معانى آيات المخاصمة إن شاء الله تعالى .

# فصل في بقية مباحث العلوم الخمسة

ليعلم أن المقصود من نزول القرآن تهذيب طوائف الناس من العرب والعجم والحضر والبدو، فاقتضت الحكمة الإلهية أن لايخاطب فى التذكير بآلاء الله بأكثر مما يعلمه أكثر أفراد بني آدم ، ولم يبالغ في البحث والتفتيش مبالغة زائدة ، و سيق الكَلَام فى أسماء الله وصفاته عزوجل بوجه يمكن فهمَه والإحاطة به بإدراك و فطانة خلق أفراد الإنسان فى أصل الفطرة عليهها بدون ممارسة الحكمة الإلهية ، وبدون مزاولة علم الكلام ، فأثبت ذات المبدأ إجمالاً لأن هذا العلم سار في جميع أفراد بني آدم، لاترى طائفة منهم في الأقاليم الصالحة و الأمكنة القريبة من الاعتدال ينكرون ذلك ، ولما امتنع بالنسبة إليهم إثبات الصفات بطريق تحقيق الحقائق ، مع أنهم لم يطلعوا على الصفات الألهية فلم ينالوا معرفة الربوبية التي هي أنفع الأشياء فى تهذيب النفوس ، اقتضت الحكمة الإلهية أن يختار شيَّ من الصفات البشرية الكاملة مما يعلمونها، ويجرى التمدح بها فيما بينهم،فتستعمل بإزاء المعانى الغامضة ، التي لأمدخل للعقول البشرية في ساحة جلالها، وجعل نكتة: ( ليس كمثله شي ) ترياقاً للداء العضال من الجهل المركب ، ومنع من الصفات البشريــة التي تثير الأوهام بجانب العقائد الباطلمة في إثبات مثلها ، كإثبات الولد ، والبكاء ، والجزع ، وإن تأملت بتعمقالنظر وجدت الجريان على مسطر العلوم الإنسانية غير المكتسبة، وتميز صفات يمكن إثباتها ، ولايقع بها خلل من الصفات التي تثيرها الأوهام الباطلة ، أمراً دقيقاً لاتدركه أذهان العامة ، فلا جرم ، كان هذا العلم توقيفياً ولم يؤذن لهم فى التكلم بكل ما يشتهون، واختار سبحانه وتعالى من آلاثه وآيات قدرته جل و علا. ١٠ تساوت في فهمـــه الحضر والبدو والعرب والعجم ، ولهذا لم يذكر النعم انته . : المحصوصة بالأولياء والعلماء، ولم يخبر بالنعم الإرتفاقية المحصوصة بالملوك. وإنما ذكر سبحانيه وتعالى ماينبغى ذكره ، كخلق الساوات والأرضين ، وإنرال الماء من السحاب ، وإخراجه من الأرض، وإخراج أنواع الثمار والحبوب والأزهار بواسطة الماء ، وإلهام الصناعات الضرورية ، والقدرة على فعلها . وقد قرر فى مواضع كثيرة من التنبيه على اختلاف أحوال الناس عند هجوم المصائب وانكشافها من الأمراض النفسانية الكثيرة الوقوع ، واختار من أيام الله ، يعنى الوقائع التى أحدثها الله سبحانه وتعالى ، كتنعيم المطيعين وتعذيب العصاة ، ما قرع سمعهم . وذكر لهم إجمالاً مثل قصص قوم نوح وعاد وثمود ، وكانت العرب تتلقاها أباً عن جد ، ومثل قصص ابراهم وأنبياء بنى إسرائيل عليهم السلام ، فإنها كانت مألوفة لأسماعهم ، فغالطة اليهود العرب في قرون كثيرة ، لاالقصص الشاذة غير المألوفة ، ولاأخبار المجازاة ، بين فارس والهنود ، وانتزع من القصص المشهورة جملاً تنفع في تذكيرهم ، ولم يسرد القصص بتامها مع جميع خصوصياتها .

والحكمة في ذلك أن العوام إذا سمعوا القصص النادرة غايسة الندرة ، أو استقصى بين أيديهم ذكر الخصوصيات ، يميلون إلى القصص نفسها ، ويفوتهم التذكر الذي هو الغرض الأصلى فيها . ونظير هذا الكلام ما قاله بعض العارفين : الم إن الناس لما حفظوا قواعدالتجويد شغلوا عن الخشوع في التلاوة ، ولما ساق المفسرون الوجوه البعيدة في التفسير صار علم التفسير نادراً كالمعدوم » .

وجما تكرر من القصص قصة خلق آدم من الأرض ، وسجود الملائكة له ، و المتناع الشيطان منه ، وكونه ملعوناً ، وسعيه بعد ذلك فى إغواء بنى آدم ، وقصة محاصمة نوح وهود وصالح وإبراهيم ولوطوشعيب عليهم السلام وأقواء هم فى باب التوحيد والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، وامتناع الأقوام من الإمتثال بشبهات ركيكة مع ذكر جواب الأنبياء ، وابتلاء الأقوام بالعقوبة الإلهية ، وظهور نصرته عزوجل للأنبياء وتابعيهم ، وقصة موسى مع فرعون وقومه ، ومع سفهاء بنى اسرائيل ، و مكابرة هذه الجاعة حضرته عليه الصلاة والسلام ، وقيام الله سبحانه وتعالى بعقوبة مكابرة هذه الجاعة حضرته عليه الصلاة والسلام ، وقيام الله سبحانه وتعالى بعقوبة

الأشقياء ، وظهور نصرة نبيه مرة بعد مرة . وقصة خلافة داؤد وسلمان ، وآياتها وكر اماتها . ومحنة أيوب ويونس ، وظهور رحمة الله سبحانه لها ، واستجابة دعاء زكرياء ، وقصص سيدنا عيسى العجيبة ، من تولده بلا أب ، وتكلمه فى المهد ، وظهور الحوارق منه ، فذكرت هذه القصص بأطوار مختلفة ، إجمالا "وتفصيلاً بحسب ما اقتضاه أسلوب السور .

ومن القصص التي ذكرت مرة أومرتين فقط: رفع سيدنا ادريس، ومناظرة سيدنا ابراهيم لنمروذ، ورؤيته إحياء الطير، وذبح ولده، وقصة سيدنا يو سف، وقصة ولادة سيدنا موسى، وإلقائه في اليم، وقتله القبطى، وخروجه إلى مدين، وترجه هناك، ورؤية النارعلي الشجرة، وسماع الكلام منها، وقصة ذبح البقرة، وقصة التقاء موسى والخضر، وقصة طالوت وجالوت، وقصة بلقيس، وقصة ذي القرنين، وقصة أصحاب الكهف، وقصة رجلين تحاورا فيا بينها (١)، وقصة أصحاب الكهف، وقصة رجلين تحاورا فيا بينها (١)، وقصة أصحاب الجنة (٢)، وقصة رسل عيسى الثلاثة (٣)، والمؤمن الذي قتله الكفار شهيداً (٤)، وقصة أصحاب الفيل. فليس المقصود من هذه القصص معرفتها بأنفسها، بل المقصود انتقال ذهن السامع إلى وخامة الشرك والمعاصى وعقوب الله تعالى عليها، واطمئنان المخلصين بنصرة الله، وظهور عنايته عزوجل بهم

وقد ذكر جل شأنه من الموت وما بعده كيفية موت الإنسان ، وعجزه

<sup>(</sup>١) التي في "سورة الكهف" : (واضرب لهم مثلاً رجلين الح ) .

<sup>(</sup>٢) التي ذكرت في "سورة ن والقلم ": ( إنا بلوناهم كما بلونا أصحاب الجنة الخ ) ، والجنة : البستان كثير الأشجار الملتفة التي قد تجن الأرض من ضوء الشمس .

<sup>(</sup>٣) التي ذكرت في "سورة يس": (واضرب لهم مثلاً أصحاب القرية الخ).

<sup>(</sup>٤) هي أيضاً في "سورة يس": (وجاء من أقصى المدينة رجل يسعى الخ) ·

فى تلك الساعــة ، وعرض الجنة والنار عليه بعـد الموت ، وظهور ملائكـــة العذاب .

وقد ذكر أشراط الساعة من زول عيسى ، وخروج دجال ، وخروج دابة الأرض ، وخروج يأجوج ومأجوج ، ونفخة الصعق ، ونفخة القيام والحشر والنشر ، والسؤال والجواب ، والميزان ، وأخذ صحف الأعمال باليمين والشال ، و دخول المؤمنين الجنة ، ودخول الكفار النار ، واختصام أهل النار من التابعين و المتبوعين فيا بينهم ، وإنكار بعضهم على بعض ، ولعن بعضهم بعضا ، واختصاص أهل الإيمان برؤية الله عزوجل ، وتلون أنواع التعذيب من السلاسل والأغلال ، والحميم والغساق والزقوم ، وأنواع التنعيم من الحور ، والقصور ، والأنهار ، والمطاعم المنيئة ، والملابس الناعمة ، والنساء الجميلة ، وصحبة أهل الجنة فيا بينهم صحبة طيبة مفرحة للقلوب ، فتفرقت هذه القصص في سور مختلفة بإجمال وتفصيل عصب اقتضاء أسلوبها .

(والكلية في هياحث الاحكام) أنه على بعث بالملة الحنيفية ، فلزم بقاء شرائع تلك الملة المعنير في أمهات تلك المسائل سوى تخصيص العموم وزيادة التوقينات والتحديدات ونحوها، وأراد الله سبحانه وتعالى أن يزكى العرب بحضرة النبي علي على مسائر الأقاليم بالعرب، فلزم أن تكون مادة شريعته على رسوم العرب وعاداتهم ، وإذا نظرت إلى مجموع شرائع الملة الحنيفية، ولاحظت رسوم العرب وعاداتهم ، وتأملت تشريعه على الذي بمنزلة الإصلاح والتسوية تحققت لكل حكم سبباً ، وعلمت لكل أمر ونهى مصلحة . وتفصيل الكلام طويل .

وبالجملسة فقد كان وقع فى العبادات من الطهارة والصلاة والصوم والزكاة والحج والذكر فتور عظيم من النساهل فى إقامتها ، واختلاف الناس فيها بسبب عدم المعرفة فى أكثرها ، ودخول تحريفات أهل الجاهلية فيها ، فأسقط

القرآن عدم النسق منها وسواها حتى استقام أمرها .

ووقع فى تدبير المنزل رسوم ضارة وأنواع تعدوعتو . وأيضاً اختلت أحكام السياسة المدنية ، فضبط القرآن العظيم أصولها وحدودها ووقتها ، وذكر من هذا الباب أنواع الكبائر ؛ وكثيراً من الصغائر . وذكر مسائل الصلاة بطريق الإجمال وذكر قيها لفظ إقامة الصلاة ، ففصلها رسول الله والله بالأذان وبناء المساجد ، والجاعسة ، والأوقات ، وذكر مسائل الزكاة أيضاً بالاختصار ، ففصلها والمها تفصيلاً . وذكر الصوم في سورة البقرة ، والحمح فيها ، وفي سورة الحج ، والجهاد في سورة البقرة ، والحمود في المائدة والنور ، والميراث والنكاح والطلاق في سورة البقرة والنساء والطلاق وغيرها .

وإذا عرفت القسم الذي تعم فائدته جميع الأمة فهنالك قسم آخر ، وذلك مثل أنه كان يعرض عليه والله شوال فيجيب ، وبذل الأنفس والأموال من أهل الإيمان في حادثة ، وإمساك المنافقين وإتباعهم الهوى ، فدحالة سبحانه المؤمنين وذم المنافقين مع تهديدهم ، أو وقعت حادثة من قبيل نصرة على الأعداء وكف ضررهم ، فن الله سبحانه وتعالى على المؤمنين ، وذكرهم بتلك النعمة ، أو عرضت حالة تحتاج إلى تنبيه وزجر ، أو تعريض أو إيماء ، أو أمر ، أو نهى ، فأزل الله سبحانه في ذلك الباب ما كان من هذا القبيل ، فلابد للمفسر من ذكر تلك القصص بطريق الإجال . وقد جاءت تعريضات بقصة بدر في "الأنفال" ، وبيني النصير في "آل عران" ، وبالخدق في "الأحزاب" ، وبالحديبية في "الفتح" ، وبيني النصير في " الحشر" ، وجاء الحث على فتح مكة ، وغزوة تبوك في " براءة" ، والإشارة إلى قصة نكاح زينب في "الأحزاب" ، وتحريم السرية في "سورة المتحريم" ، وقصة الإفك في "سورة المنور" ، واسباع الجن تلاوته وشيئا في "سورة الجن" و"الأحقاف" ، وقصة مسجد الضرار في "براءة" ، وأشير إلى قصة الإساء في أول "بني إسرائيل" ، وهذا القسم الضرار في "براءة" ، وأشير إلى قصة الإساء في أول "بني إسرائيل" ، وهذا القسم الضرار في "براءة" ، وأشير إلى قصة الإساء في أول "بني إسرائيل" ، وهذا القسم الضرار في "براءة" ، وأشير إلى قصة الإساء في أول "بني إسرائيل" ، وهذا القسم الضرار في "براءة" ، وأشير إلى قصة الإساء في أول "بني إسرائيل" ، وهذا القسم الضرار في "براءة" ، وأشير إلى قصة الإسراء في أول "بني إسرائيل" ، وهذا القسم

أيضاً في الحقيقة من باب التذكير بأيام الله ، ولكن لما توقف حل التعريضات فيه على سماع القصة ميز من سائر الأقسام .

## الباب الثاني

فى بيان وجوه الخفاء فى معانى نظم القرآن بالنسبة إلى أذهان أهل أذهان ، وإزالة ذلك الخفاء بأوضح بيان

ليعلم أن القرآن قد نزل بلغة العرب سوياً بغير تفاوت ، وهم فهموا معنى منطوقه بقريحة جبلوا عليها كما قال: (والكتاب المبين)، وقال: (قرآناً عربياً لعلكم تعقلون) ، وقال: (أحكمت آياته ثم فصلت) . وكان من مرضى الشارع عدم الخوض فى تأويل متشابه القرآن، وتصوير حقائق الصفات الإلهية، وتسمية المبهم، واستقصاء القصص ، وما أشبه ذلك ، ولهذا ما كانوا يسألونه علياً عن شئ من ذلك، ولهذا رفع فى هذا الباب شئ قليل، ولكن لما مضت تلك الطبقة وداخلهم العجم وتركت اللغة استصعب فهم المراد فى بعض المواضع ، واحتيج إلى تفتيش اللغة والنحو، وجاء السؤال والجواب بين ذلك ، وصنفت كتب التفسير، فلزم أن نذكر مواضع الصعوبة إحمالاً ، ونورد أمثلة فيها، لئلا يحتاج عند الحوض الى زيادة بيان ، ويقع الاضطرار إلى المبالغة فى الكشف عن تلك المواضع فنة لى :

إن عدم الوصول إلى فهم المراد باللفظ يكون تارة بسبب استعال لفظ غريب، وعلاجه نقل معنى اللفظ عن الصحابة والتابعين وسائر أهل المعانى. وتارة يكون ذلك لعدم تمييز المنسوخ من الناسخ ، وتارة يكون لغفلة عن سبب النزول ، وتارة يكون بسبب حذف المضاف أو الموصوف أو غيرهما. وتارة الإبدال شئ مكان شئ ، أو إبدال حرف بحرف ، أو اسم بإسم ، أو فعل بفعل ،

أو لذكر الجمع موضع المفرد وبالعكس ، أو لاستعال الغيبة مكان الخطاب ، وتارة بسبب انتشار الضائر وتعدد وتارة بربب انتشار الضائر وتعدد المراد من لفظ واحد . وتارة بسبب التكرار والإطناب . وتارة بسبب الإختصار والإيجاز ، ومرة بسبب استعال الكناية والتعريض والمتشابه والحجاز العقلى . فينبغى لأهل السعادة من الأحباب أن يطلغوا في مبدأ الكلام على حقيقة هذه الأمور ، وشي من أمثلتها ، ويكتفوا في موضع التفسير بإشارة ورمز .

## (**الفصل الاول)** في شرح غريب القرآن

وأحسن الطرق فى شرح الغريب ما صح عن ترجمان القرآن عبد الله بن عباس من طريق ابن أبى طلحة (١) واعتمده البخارى فى "صحيحه" غالباً، ثم طريق الضحاك (٢) عن ابن عباس ، وجواب ابن عباس عن أسئلة نافع ابن الأزرق (٣) ، وقد ذكر السيوطى هذه الطرق الثلاث فى " الإتقان " . ثم

<sup>(</sup>۱) هو: اسماق بن عبد الله بن أبي طلحة زيد بن سهل الأنصارى أبو يحيى المدنى، قال ابن مُعين: ثقة حجة ، وقال ابن سعد: توفى سنة ۱۳۲ .

 <sup>(</sup>۲) هو: الضمحاك بن مزاحم الهلالى مولاهم الخراسانى ، قال سعيد بن جبير: لم يلق ابن عباس ، ووثقه أحمد وابن معين وأبو زرعـة .
 وقال ابن حبان فى جميع ما روى نظر ، إنما اشتهر بالتفسير . قال أبو نعيم : مات سنة ١٠٥ ه .

<sup>(</sup>٣) هو: نافع بن الأزرق الحرورى من رؤوس الخوارج، وإليه تنسب طائفة الأزارقة ، قتل فى جمادى الآخرة سنة ٦٥ ، وله أسئلة عن ابن عباس فى جزء أخرج الطبرانى بعضها فى "مسئل ابن عباس" من "المعجم الكبير".

ما نقله البخارى من شرح الغريب عن أئمة التفسير ، ثم ما رواه سائر المفسرين من الصحابة والتابعين وأتباع التابعين من " شرح الغريب " .

ومن المستحسن عندى أن أجمع فى الباب الخامس من الرسالة حملة صالحة من شرح غريب القرآن مع أسباب النزول ، فأجعلها رسالة مستقلة (١) ، فمن شاء أدخلها في هذه الرسالة، ومن شاء أفردها على حدة، وللناس فيا يعشقون مذاهب:

ومما ينبغى أن يعلم ههنا أن الصحابة والتابعين ربما يفسرون اللفظ بلازم معناه، وقد يتعقب المتأخرون التفسير القديم من جهة تتبع اللغة وتفحص موارد الإستعال . والغرض من هذه الرسالة سرد تفسيرات السلف بعينها . ولتنقيحها ونقدها موضع غير هذا الموضع ، ولكل مقام مقال .

## (الفصل الثاني)

من المواضع الصعبة فى فن التفسير التى مباحثها واسعة جداً ، والإختلاف فيها كثير ، معرفــة الناسخ والمنسوخ (٢) ، وأقوى الوجـوه الصعبة اختلاف

قال الأثمة: ولا بجوز لأحد أن يفسر كتاب الله إلا بعد أن يعرف منه الناسخ والمنسوخ.

<sup>(</sup>١) أي فتح الخبير بما لابد من حفظه في علم التفسير .

<sup>(</sup>۲) والعلم به عظیم الشان ، وقد صنف فیه جماعة كثیرون منهم قتادة بن دعامة السدوسی ، أحد التابعین بالبصرة المتوفی شبنة ۱۱۸ ه ، وأبو عبید القاسم بن سلام المتوفی سنة ۲۲۳ ه ، وأبو داود السجستانی ، صاحب السنن ، المتوفی سنة ۲۷۰ ه ، وأبو جعفر النحاس ، أحد أتمسة العلم واللغة بمصر ، المتوفی سنة ۲۳۸ ه ، وهبة الله بن سلامة الضرير المتوفی سنة ۲۱۰ ه ، وأبو الفرج ابن الجوزی المتوفی سنة ۷۹۰ ه ، وأبو بكر ابن الخوزی المتوفی بن أبی طالب المتوفی سنة ۳۲۸ ه ، ومكی بن أبی طالب المتوفی سنة ۳۲۸ ه ، وغیرهم .

اصطلاح المتقدمين والمتأخسرين . و ما علم في هذا الباب من استقراء كلام الصحابة والتابعين أنهم كانوا يستعملون النسخ بإزاء المعنى اللغوى الذى هو : وإ نالة شئ بشئ " ، لا بإزاء مصطلح الأصوليين ، فعنى النسخ عندهم إزالة بعض الأوصاف من الآية بآية أخرى ، إما بإنتهاء مدة العمل ، أو بصرف الكلام عن المعنى المتبادر إلى غير المتبادر ، أو بيان كرون قيد من القيود اتفاقياً ، أو تخصيص عام ، أو بيان الفارق بين المنصوص ، وما قيس عليه ظاهراً ، أو إزالة عادة الجاهلية أو الشريعة السابقة ، فاتسع باب النسخ عندهم وكثر جولان العقل هنالك ، واتسعت دائرة الإختلاف . ولهذا بلغ عدد الآيات المنسوخة حسائسة . وإن تأملت متعمقاً فهى غير محصورة . والمنسوخ بإصطلاح المتأخرين عدد قليل ، لا سيا بحسب ما اخترناه من التوجيه . وقد ذكر الشيخ جلال الدين السيوطى في كتابه " الإتقان " بتقرير مبسوط كما ينبغى بعض ما ذكره العلماء ، ثم حرر المنسوخ الذى فيه رأى المتأخرين على ينبغى بعض ما ذكره العلماء ، ثم حرر المنسوخ الذى فيه رأى المتأخرين على وقق الشيخ ابن العربي (١) ، فعده قريباً من عشرين آيسة . والمفقير في أكثر الله العشرين نظر، فلنورد كلامه مع التعقب:

قُصَىٰ "البقرة" قوله تعالى (٢): (كتب عليكم إذا حضر أحدكم الموت ــ الآية) منسوخة ، قيل: بآية المواريث ، وقيل: بحديث: الاوصية لوارث » ، وقيل: بالإجماع ، حكاه ابن العربى . (قلت): بل منسوخة بآية : (يوصيكم الله في أولادكم): وحديث: الاوصية لوارث) مبين للنسخ .

<sup>(</sup>۱) هو الإمام الحافظ القاضى أبو بكر محمد بن عبد الله بن أحمد المعروف بابن العربى المعافرى الأندلسي المولود سنة ٤٦٨ هـ، والمتوفى سنة بابن العربى المعافري الأندلسي المولود سنة ٤٦٨ مـ، والمتوفى سنة بعده هـ، صاحب كتاب "أحكام القرآن "،

<sup>(</sup>٢) الآية النمانون بعد المائة .

قوله قطالي (١): (وعلى الذين يطيقونه فدية) ، قيل: منسوخة بقوله: (فمن شهد منكم الشهر فليصمه) وقيل: محكمة ، و(لا) مقدرة. (قلت): وعندى وجه آخر ، وهو أن المعنى: "وعلى الذين يطيقون الطعام فدية" هى طعام مسكين. فأضمر قبل ذكره لأنه متقدم رتبة ، وذكر الضمير ، لأن المراد من الفدية هو طعام ، والمراد منه صدقة الفطر ، عقب الله تعالى الأمر بالصيام في هذه الآية بصدقة الفطر ، عقب الله تعالى الأمر

قول تعالى (٢): (أحل لكم ليلة الصيام الرفث الآية) ناسخة لقوله: (كما كتب على الذين من قبلكم)، لأن مقتضاه المواقفة فيما كان عليهم من تحريم الأكل والوطئ بعد النوم، ذكره ابن العربى، وحكى قولا آخر: أنه نسخ لما كان بالسنة. (قلت): معنى كما كتب: التشبيه فى نفس الوجوب فلا نسخ. إنما هو تغيير لما كان عندهم قبل الشرع. ولم نجد دليلاً على أن النبى على شرع لهم ذلك، ولو سلم فإنما كان ذلك بالسنة.

<sup>(</sup>١) الآية الرابعة والنمانون بعد المائة .

<sup>(</sup>٢) الآية السابعة والنَّانون بعد المائة .

<sup>(</sup>٣) الآية السابعة عشرة بعد المائتين .

قوله قطالي (۱): (والذين يتوفون \_ إلى قوله \_: متاعاً إلى الحول الآية) منسوخة بآية: (أربعة أشهر وعشراً)، والوصية منسوخة بالميراث. والسكنى باقية عند قدوم منسوخة عند آخرين بحديث: "ولا سكنى ". (قلت): هي كما قال منسوخة عند جمهور المفسرين. ويمكن أن يقال: يستحب أو يجوز للميت الوصية، ولا يجب على المرأة أن تسكن في وصية، وعليه ابن عباس، وهذا التوجيه ظاهر من الآية.

قُولِكُ وَهَالِمَى (٢): (وإن تبدوا ما فى أنفسكم أو تخفوه يحاسبكم به الله الآية) منسوخة بقوله: (لا يكلف الله نفساً إلا وسعها). (قلت): هو من باب تخصيص العام ، بينت الآية المتأخرة أن المراد ما فى أنفسكم من الإخلاص والنفاق ، لا من أحاديث النفس التي لا اختيار فيها ، فإن التكليف لا يكون إلا فيما هو فى وسع الإنسان.

هن "آل عمران" (٣): (اتقوا الله حق تقاته)، قيل: إنها منسوخة بقوله: (فاتقوا الله ما استطعتم)، وقيل: لا ، بل هي محكمة، وليس فيها آية يصح فيها دعوى النسخ غير هذه الآية. (قلت): حق تقاته في الشرك والكفو، وما يرجع إنى الاعتقاد، وما استطعتم في الأعمال، من لم يستطع الوضوء يتيمم، ومن لم يستطع القيام يصلي قاعداً. وهذا الوجه ظاهر من سباق الآية، وهو قوله: (ولا تموتن إلا وأنتم مسلمون).

هِنْ " النساء " قـوله تعالى (٤) : ﴿ وَالذِّينَ عَقَدَتَ أَيْمَانُكُمْ فَآتُـوهُمْ نَصِيبُهُمْ

<sup>(</sup>١) الآية الرابعة والثلاثون بعد المائتين .

 <sup>(</sup>٢) الآية الرابعة والشانون بعد المائتين.

<sup>(</sup>٣) الآية الثانية بعد المائة.

<sup>&</sup>lt;ً>) الآية الثالثة والثلاثون .

الآية) منسوخة بقوله: (وأولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض). (قلت): ظاهر الآية أن الميراث للموالى، والبر والصلة لمولى الموالاة فلا نسخ.

قولك قطالي (١): (وإذا حضر القسمة ــ الآية) قيل منسوخة ، وقيل لا ، ولكن تهاون الناس في العمل بها . (قلت) : قال ابن عباس : هي محكمة ، والأمر للاستجاب ، وهذا أظهر .

قول قطالي (٢): (واللاتى يأتين الفاحشة ــ الآية) منسوخة بآية "النور". (قلت): لانسخ فى ذلك، بل هو ممتد إلى الغاية، فلما جاءت الغاية بين النبي عَلَيْكُالِمُ أَن السبيل الموعود كذا وكذا، فلا نسخ.

هي "المائدة"، قوله تعالى (٣): (ولاالشهر الحرام ــ الآية): منسوخة بإباحة الفتال فيه: (قلت): لانجد في القرآن ناسخاً له، ولا في السنة الصحيحة، ولكن المعنى أن الفتال المحرم يكون في الشهر الحرام أشد تغليظاً، كما قال النبي عليه في الخطبة: "ألا إن دماءكم وأمو الكم حرام عليكم كحرمة يومكم هذا في شهركم هذا في بلدكم هذا في المدكم ا

قول قول قطالي (٤): (فإن جاءوك فاحكم بينهم أو أعرض عنهم – الآية). منسوخة بقوله: (وأن احكم بينهم بما أنزل الله). (قلت): معناه إن اخترت الحكم فاحكم بما أنزل الله ، ولا تتبع أهواء هم. فالحاصل أنه لنا أن نترك أهل الذمة أن يرفعوا القضية إلى زعائهم فيحكموا بما عندهم ، ولنا أن نحكم بينهم بما أنزل الله علينا.

هُوَلِكَ تُطَالِحِي (٥) : (أو آخران من غيركم) منسوخ بقوله : (وأشهدوا ذوى

<sup>(</sup>١) الآية الثامنة . (٢) الآية الحامسة عشرة .

 <sup>(</sup>٣) الآية الثانية .
 (٤) الآية الثانية والأربعون .

 <sup>(</sup>ه) الآية السادسة بعد المائة ـــــــ المطلاق ٢\_

عدل منكم). (قلت) : قال أحمد بظاهر الآية ، ومعناها عند غيره : "أو آخران من غير أقاربكم" ، فيكونون من سائر المسلمين .

هي "الأنفال" ــ (١) : (إن يكن منكم عشرون صابرون ــ الآية) منسوخة بالآية بعدها . (قلت) : هي كما قال منسوخة .

هي " براءة " — (٢) : ( انفروا خفافاً وثقالاً ) منسوخة بآيات العذر، الآيتين ) . (قلت ) : خفافاً ، أي مع أقل ما يتأتى به الجهاد من مركوب ، و عبد للخدمة ، ونفقة يقنع بها ، وثقالاً مع الخدم الكثير والمراكب الكثيرة ، فلا نسخ ، أونقول : ليس النسخ متعيناً .

هي "سورة النور " ــ (٣) : (الزانى لاينكح إلازانية ــ الآية) منسوخة بقوله تعالى : (وانكحوا الأيامي منكم). (قلت) : قال أحمد بظاهر الآيــة. ومعناها عند غيره: أن مرتكب الكبيرة ليس بكفء إلاللزانية،أويستحب له اختيار الزانية . وقوله : (وحرم ذلك) إشارة إلى الزنا والشرك فلانسخ . وأما قوله : (وأنكحوا الآيامي) فعام لاينسخ الخاص .

وَ وَلَهُ تَعَالَمِي (٤) : (ليستأذنكم الذين ملكت أيمانكم ـــ الآية ) قيل منسوخة ، وقبل لا ، ولكن تهاون الناس في العمل بها . (قلت) : مذهب ابن عباس أنها ليست بمنسوخة ، وهذا أوجه وأولى بالإعتهاد .

هيئي " الأحزاب " ـ قوله تعالى (٥) : ( لا يحل لك النساء من بعد ــ الآية ) مسوخة بقولـه تعالى : (إنا أحللنا لك أزواجك اللاتى ـــ الآية) . (قلت) : يحتمل أن يكون الناسخ مقدماً في التلاوة وهوالأظهر عندى .

<sup>(</sup>١) الآية الخامسة والستون .

<sup>(</sup>٢) الآية الواحدة والأربعون . (٣) الآية الثالثة. (٤) الآية الثامنة والخمسون .

<sup>(</sup>٥) الآية الثانية والحمسون .

هي " المجادلة " \_ قوله تعالى (١) : (إذا ناجيتم الرسول فقدموا \_ الآية) منسوخة بالآية بعدها . (قلت) : هذا كما قال .

هي "سورة الممتحنة" – (٢): ( فآتوا الذين ذهبت أزواجهم مثل ما أنفقوا) قيل منسوخة بآية السيف ، وقيل بآية الغنيمة، وقيل محكمة . ( قلت ): الأظهر أنها محكمة ، ولكن الحكم في المهادنة وعند قوة الكفار .

هي "سورة المزمل" - (٣): (قم الليل إلا قليلا") منسوخة بآخر السورة ، ثم نسخ الآخر بالصلوات الحمس . (قلت): دعوى النسخ بالصلوات الحمس غير متجهة ، بل الحق أن أول السورة في تأكيد الندب إلى قيام الليل، وآخرها نسخ التأكيد إلى مجرد الندب . قال السيوطى موافقاً لابن العربى : فهذه إحدى وعشرون آية منسوخة على خلاف في بعضها، ولايصح دعوى النسخ في غيرها . والأصح في آية الإستئذان والقسمة الإحكام وعدم النسخ، فصارت تسع عشرة . وعلى ما حررنا لا يتعين النسخ إلا في خمس آيات .

#### فعيل

وأيضاً من المواضع الصعبة معرفة أسباب النزول، ووجه الصعوبة فيها أيضاً اختلاف المتقدمين والمتأخرين. والذي يظهر من استقراء كلام الصحابة والتابعين أنهم لايستعملون: "نزلت في كذا" لمحض قصة كانت في زمنه عليه وهي سبب نزول الآية، بل ربما يذكرون بعض ما صدقت عليه الآية مماكان في زمنه عليه أوبعده عليه الآية مماكان في زمنه عليه أوبعده عليه الآية من ويقولون: نزلت في كذا، ولا بلزم هناك انطباق جميع القيود، بل يكفي انطباق أصل الحكم فقط، وقد يقررون حادثة تحققت في تلك الأيام

 <sup>(</sup>١) الآية الثانية عشرة .
 (١) الآية الحادية عشرة .

<sup>(</sup>٣) الآية الثانية .

المباركسة ، واستنبط على حكمها من آية ، وتلاها فى ذلك الباب ، ويقولون : زلت فى كذا ، وربما يقولون فى هذه الصورة فأنزل الله قوله كذا ، فكأنسه إشارة إلى أنه استنباطه على أن القاؤها فى تلك الساعة بخاطره المبارك أيضاً نوع من الوحى والنفث فى الروع ، فلذلك يمكن أن يقال : فأنزلت ، ويمكن أيضاً أن يعبر فى هذه الصورة بتكرار النزول، ويذكر المحدثون فى ذيل آيات القرآن كثيراً من الأشياء ليست من قسم سبب النزول فى الحقيقة، مثل استشهاد الصحابة فى مناظراتهم بآية ، أوتلاوته على المستشهاد فى كلامه مناظراتهم بآية ، أوتلاوته على المستشهاد فى كلامه الشريف ، أو رواية حديث وافق الآية فى أصل الغرض ، أو تعيين موضع النزول أو تعيين أسماء المذكورين بطريق الإبهام ، أوبيان طريق التلفظ بكلمة قرآنية ، أو فضل سور وآيات من القرآن ، أو صورة امتنالسه على الزول ، ولايشترط إحاطة سور وآيات من القرآن ، أو صورة امتنالسه النزول ، ولايشترط إحاطة من المقسر بهذه الأشياء ، إنما شرط المفسر أمران : الأول : ما تعرض بسه الآيات المقسص ، فلا يتيسر فهم الإيماء بتلك الآيات إلا بمعرفة تلك القصص . والثانى : ما يخصص العام بالقصود من الآيات بدونها .

وجما ينبغى أن يعلم أن قصص الأنبياء السابقين لا تذكر في الحديث إلا على سبيل القلة، فالقصص الطويلة العريضة التي تكلف المفسرون روايتها كلها منقولة عن علماء أهل الكتاب إلاما شاء الله تعالى . وقد جاء في "صحيح البخارى" مر فوعاً: لا تصدقوا أهل الكتاب ولا تكذبوهم » ، وليعلم أن الصحابة والتابعين ربما كانوا بذكرون قصصاً جزئية لمذاهب المشركين واليهود، وعاداتهم من الجهالات كانوا بذكرون قصصاً جزئية لمذاهب المشركين واليهود، وعاداتهم من الجهالات لتنضح تلك العقائد والعادات ، ويقولون: نزلت الآية في كذا ، ويريدون بذلك أنها نزلت في هذا القبيل، سواء كان هذا أو ما أشبهه أو ما قاربه ، ويقصدون إظهار تلك الصورة لا يخصوصها، بل لأجل أن التصوير صالح لتلك الأمور الكلية،

ولهذا تختلف أقوالهم في كثير من المواضع ، وكل يجر الكلام إلى جانب ، وفي الحقيقة المطالب متحدة ، وإلى هذه النكتة أشار أبوالدرداء حيث قال: ولا يكون أحد فقيهاً حتى يحمل الآيــة الواحدة على محامل متِعددة » ، وعلى هذا الأسلوب كثيراً مَا يَذَكُو فَى القرآن العظـم صورتان : صورة سعيـد ، يذكر فيها بعض أوصاف السعمادة ، وصورة شتى يذكر فيها بعض أوصاف الشقاوة، ويكون الغرض من ذلك بيان أحكام تلك الأوصاف والأعمال، لاالتعريض بشخص معين، كما قال سبحانه: ﴿ وَوَصِينَا الْإِنسَانَ بُوالدَيهِ إِحْسَانًا ، حملته أمه كرهاً ووضعته اللَّهُمَا فِ كرماً ) . ثم ذكر صورتين صورة سعيد وصورة شتى ، ومثل ذلك : ﴿ وَإِذَا كُلُّهُ الْآلِحُ لِلْ مظمئنة)، وآبسة: (هوالذي خلقكم من نفس واحدة، وجعل منها زوجها المالانكيل ليسكن إليها فلما تغشاها \_ الآبة)، وآبة: (قد أفلح المؤمنون الذين هم في الانحرى صلاتهم خاشعون)، (ولا تطع كل حلاف مهين)، ولا يلزم في هذه الصورة لتحملون أن توجد تلك الخصوصيات بعينها في شخص كما لايلزم في قوله تعالى: (كمثل على المحملون حبة أنبت سبع سنابل في كل سنبلة مائة حبة) أن توجد حبة بهذه الصفة. إنما مل المحملون المنابل في كل سنبلة مائة حبة) أن توجد حبة بهذه الصفة. إنما مل المحملون المنابل في كل سنبلة مائة حبة ) أن توجد حبة بهذه الصفة . إنما مل المحملون المنابل في كل سنبلة مائة حبة ) أن توجد حبة بهذه الشفة . إنما مل المحملون المنابل في كل سنبلة مائة حبة ) أن توجد حبة بهذه الشفة . إنما مل المحملون المنابل في كل سنبلة مائة حبة ) أن توجد حبة بهذه الشفة . إنما مل المحملون المحملون المنابل في كل سنبلة مائة حبة ) أن توجد حبة بهذه الشفة . إنما مل المحملون ال المقصود تصوير زيادة الأجر لاغير ، فإن وجـدت صورة توافق المذكور فى ٧٠٪ ﴿ ٢٥ أكثر الخصوصيات أوكلها كان من قبيل لزوم ما لايلزم ، وربما تدفع شبهـــة الله المري ظاهرة الورود ، أو يجاب عن سؤال قريب الفهم بقصد إيضاح الكلام السابق، طبح <sup>حرج</sup> لا لأجل سؤال سائل وقع فى ذلك العصر ، وشبهـة حدثت بالفعـل ، وكثيراً ما يفرض الصحابـة في تقرير ذلك المقام سؤالاً ، فيقررون المطلب في صورة الجواب والسؤال. وإن نظرنا بالتحقيق والتفحص فالكل كلام واحد متسق لايسع نزول بعض عقيب بعض جملة واحدة منتظمة، ولا يتأتى فك القيود على قاعدة . وقد يذكر الصحابة تقدماً وتأخراً ، والمراد بذلك التقدم والتأخر الرتبي ، كما قال ابن عمر فى آية (كَالذبن يكنزون الذهب والفضة ) ؛ هذا قبل أن تنزل الزكاة ،

فلما نزلت جعلها الله طهرة للأموال ، ومن المعلوم أن "سورة براءة" متأخرة في السور ، وهذه الآية في تضاعيف القصص المتأخرة ، وكانت فرضية الزكاة متقدمة بسنين ، ولكن مراد ابن عمر تقدم الإحمال رتبة على التفصيل .

وبالجملة فشرط المفسر لا يزيد على نوعين من هذه الأنواع : الأول قصص الغزوات وغيرها مما وقع في الآيات الإيماء إلى خصوصياتها ، وما لم تعلم تلك القصص لايتأتى فهم حقيقتها , والثاني : فوائد بعض القيود ، وسبب التشدد في يعض المواضع مما يتوقف على معرفة حال النزول . وهـذا المبحث الأخير في الحقيقة فن من فنون التوجيه . ومعنى التوجيه بيان وجه الكلام ، وحاصل هذه الكلمة أئـــه قــد يكون في آية من الآيات شبهة ظاهرة من استبعاد صورة هي مدلول الآية ، أو تناقض بين الآيتين ، أو إشكال تصور مصداق الآية على ذهن المبتدئ ، أو خفاء فائدة قيد من القيو د عليه ، فإذا حل المفسر هذا الإشكال سمى ذلك الحل توجيها كما فى آية : (ياأخت لهرون) ، فإنهم سألوا عما استشكلوه من أنه كان بين موسى وعيسى عليهما السلام مدة كثيرة ، فكيف يكون هارون أخاً لمريم ؟ كأن السائل أضمر في خاطره أن هارون هذا هوهارون أخوموسي، فأجاب عنه ﷺ: « بأن بني اسرائيل كانوا يسمون بأسماء الصالحين من السلف » وكما سألوا : كيف يمشى الإنسان يوم الحشر على وجهه ؟ فقال : « إنالذي أمشاه فى الدنيا على رجليه لقادر أن يمشيه على وجهه» ، وكما سألوا ابن عباس عن وجه التطبيق بين قوله تعالى: (فإذا نفخ في الصور فلا أنساب بينهم يومئذ ولايتساءلون)، وبين آيسة أخرى: (وأقبل بعضهم على بعض يتساءلون) ؟ فقـال ﴿ اللَّهُ : عدم النساؤل يوم الحشر ؛ والتساؤل بعد دخول الحنة . وسألوا عائشة رضي الله عنها فقسالوا : إن كان السعى ببن الصفا والمروة واجباً فما وجمه : لا جناح ؟ فأجابت رضي الله عنها: «بأن قوماً كانوا يتجنبونه» ، وبهذا السبب قال عزوجل: (لاجنباح). وعمر بمالية سأل النبي وتنظيم عن قيد: (إن خفتم) (١) منا معناه ؟ فقال وتنظيم : «صدقة تصدق الله بها» يعنى لايكون عند الكرماء في الصدقة مضايقة ، فلم يذكر الله سبحانه وتعالى هذا القيد للمضايقة ، بل القبد اتفاق. وأمثلة التوجيه كثيرة ، والمقصود التنبيه على المعنى .

وجما يناسب عندى أن أذكر في الباب الحامس مانقل البخارى والترمذي والحساكم في تفاسيرهم ، من أسباب النزول وتوجيه المشكل ، بسند جيد إلى الصحابة ، أو إلى حضرته عَلَيْنِ بطريق التنقيح والاختصار لفائدتين : الأولى : أن حفظ هذا القدر من الآثار لابد منه للمفسر كما لابد مما ذكرناه من شرح غريب القرآن ، والأخرى أن يعلم أن أكثر أسباب النزول لامدخل لها في فهم معانى الآيات ، أللهم إلاشيء قليل من القصص يذكر في هذه التفاسير الثلاثة ، التي هي أصح التفاسير عند المحدثين، وأما إفراط محمد بن اسحاق (٢) والواقدى (٣) والكلبي (٤) وما ذكروا تحت كل آية من قصة فأكثره غير صحيح عند والكلبي (٤) وما ذكروا تحت كل آية من قصة فأكثره غير صحيح عند

<sup>(</sup>۱) فى قوله تعالى : (وإذا ضربتم فى الأوض فليس عليكم جناح أن تقصروا من الصلاة إن خفتم أن يفتنكم الذين كفروا). "النساء" : ۱۰۱ .

<sup>(</sup>٢) هو أحد الأثمة الأعلام، لا سيا في المغازى والسير، وكان قدرياً.
قال الذهبي في "الميزان": ما له عندى ذنب إلا ما قدد حشا في
السيرة من الأشياء المنكرة المنقطعة، والأشياء المكذوبة اه. توفى

 <sup>(</sup>٣) هو محمد بن عمر بن واقد الأسلمى ، أحد الأعلام ، وقاضى العراق ،
 كان عالماً بالمغازى والسير ، وقال البخارى : متروك ، وقال أحمله ابن حنبل : هو كذاب ، توفى سنة ٢٠٧ ه .

 <sup>(</sup>٤) هو محمد بن السائب بن بشر بن عمروالكلبى ، قال ابن عدى : رضوه
 فى التفسير ، وقال أبوحاتم : أجمعوا على ترك حديثه ، واتهمه جماعة
 بالوضع ، توفى سنة ١٤٦ ه .

المحدثين ، وفى إسناده نظر . ومن الخطأ البين أن يعد ذلك من شروط التفسير . والذي يرى أن تبدير كتاب الله متوقف على حفظه ، فمن فاته فقه فات حظه من كتاب الله ، عليه توكلت وهو رب العرش العظيم .

### فصل في بقية مباحث الباب

حــذف بعض الأجزاء أو أدوات الكلام مما يوجب الحفاء ، وكذلك إبدال شئ بشئ ، وتقديم ما حقه التأخير ، وتأخير ما حقه التقديم ، واستعال المتشابهات والتعريضات والكنايات ، خصوصاً تصوير المعنى المراد بصورة محسوسة لذلك المعنى في العادة والاستعارة المكنية والحجاز العقلى ، فلنذكر شيئاً من هذه الأمثلة بطريق الاختصار لتكون على بصيرة .

أما الحذف الفعلى أقسام: حذف المضاف والموصوف والمتعلق وغيرها ، كقوله تعالى: (ولكن البر من آمن ) أى بر من آمن ، (و آتينا ثمود الناقة مبصرة ) ، أى آية مبصرة لا أنها مبصرة غير عمياء ، (وأشربوا في قلوبهم العجل ) أى حب العجل ، (أقتلت نفساً زكية بغير نفس ) أى بغير قتل نفس ، (أو فساد ) أى بغير فساد ، (من في السهاوات والأرض عن في السهاوات والأرض أى من في السهاوات والأرض ، (ضعف ومن في الأرض ، لا أن شيئاً واحداً هو في السهاوات والأرض ، (واسأل الحياة وضعف عذاب المهات ، (واسأل القرية ) أى أهل القرية ، (بدلوا نعمة الله كفراً ) أى فعلوا مكان شكر نعمة الله كفراً ، (يهدى التي هي أقوم ، (بالتي هي أحسن ، (سبقت لهم منا الحسني أي الكلمة الحسني والعدة الحسني ، (على ملك سلمان ) (وعدتنا الحسني والعدة الحسني ، (على ملك سلمان ) أى على عهد ملك سلمان ، (وعدتنا على رسلك ) أى على على الله القرآن وإن لم يسبق له ذكر ، (حتى توارت بالحجاب ) أى توارت الشمس ،

المن المقرم ١٩٢٤ هله الحديد ١٠ الله يسب ١١٥ م ١٥٠ كله البقرة

(وما يلقاها) أى خصلة الصبر ، (وعبد الطاغوت) فيمن قرأ بالنصب أى جعل منهم من عبد الطاغوت ، (فجعله نسباً وصهراً) أى جعل له نسباً وصهراً) (واختار موسى قومه) أى من قومه ، (ألا إن عاداً كفروا ربهم ) أى كفروا نعمة ربهم ،أو كفروا بربهم بنزع الخافض . (تفتؤ ) أى لا نفتؤ ، ومعناه لا تزال ، (ما نعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زلق ) أى يقولون ما نعبدهم ، (إن الذين انخذوا العجل إلما ، (تأتوننا عن اليمين أى وعن النيل ، فظلم تفكهون إنا لمغرمون أى تقولون إنا لمغرمون (لونشاء لجعلنا منكم ملائكة ) أى بدله منكم ، (كما أخرجك ربك ) أى امض .

وليعلم أن حذف خبر أن ، أو جـزاء الشرط ، أو مفعول الفعل ، أو مبتدأ الجملة ، وما أشبه ذلك مطرد في القرآن إذا كان فيا بعد دلالة على حذفه. ( فلوشاء لهداكم أجمعين ) أي لوشاء هدايتكم لهداكم ، ( الحق من ربك ) أي هذا الحق من ربك ، ( لا يستوى منكم من أنفق من قبل الفتح ، وقاتل أولئك أعظم درجة من الذين أنفقوا من بعد وقاتلو أي لا يستوى من أنفق من قبل الفتح ومن أنفق من بعد الفتح ، فحذف الثاني لدلالة قوله: أولئك أعظم درجة من الذين أنفقوا من بعد ، (وإذا قبل لهم اتقوا ما بين أيديكم وما خلفكم لعلكم ترحمون ، وما تأتيهم من آية من آيات ربهم إلا كانوا عنها معرضين ) أي إذا قبل لهم : اتقوا عا بين أيديكم وما خلفكم أعرضوا .

وليعلم أيضاً أن الأصل في مثل: (وإذ قال ربك للملائكة)، (وإذ قال موسى) أن يكون "إذ" ظهر فا لفعل من الأفعال، ولكنه نقل ههنا لمعنى التهويل والتخويف، فمثل ذلك مثل من يذكر المواضع ألهائله على سبيل التعداد من غير تركيب جمله ، ومن غير وقوعها في حيز المائلة على سبيل التعداد من غير تركيب جمله ، ومن غير وقوعها في حيز الإعراب، بل المقصود من ذكرها أن ترتسم صورتها في ذهن المخاطب ويستولى من تلك الحادثة خوف على ضميره، فالتحقيق أنه لا بلزم في مثل

هذه المواضع تفتيش العامل والله أعلم .

ولیعلم أیضاً أن حذف الجار من " أن " المصدریة مطرد فی کلام العرب ، والمعنی : لأن ، أو بأن ، أو وقت أن .

وليملم أيضاً الأصل في مثل: (ولو ترى إذ الظالمون في عمرات الموت) ، (ولو يرى الفايل المنين ظلموا إذ يرون العفاب) أن حذف جواب الشرط ، لكن صار هذا التركيب منقولاً لمعنى التعجب ، فلا حاجة إلى تفتيش المحفوف ، والله أعلم .

أما الإبدال فإنه تصرف كثيرالفنون قد يذكر فعل مكان فعل لأغراض شتى " وليس استقصاء ذكر تلك الأعراض من وظيقة هذا الكناب، (أهذا الذي يذكر آلهتكم) أي يسب آلهنكم. كلن أصل الكلام: أهذا الذي يسب ، ولكن كره ذكر السب فأبدل بالذكر . ومن هذا القبيل ما يقال فى العرف : عرض الشيُّ لأعداء فلان ، والمراد الفلان . ويقولون : شرفنا بالمجبيُّ عبيد الحضرة آو عبيد الجناب العالى مطلعون على هـــذه المقدمـة ، والمراد تشريف الجناب العالى واطلاع الجناب العالى ، (منا لا يصحبون) أى منا لا ينصرون . لما كانت النصرة لا تتصور بدون الاجتماع والصحبة ذكر بصحبون بدله، (ثقلت. فى الساوات والأرض) أى خفيت ، لأن الشيُّ إذا خنى علمه ثقل على أهل السهاوات والأرض، ( فإن طبن لكم عن شي ً منه نفساً ) أي عفون لكم عن شي ً عن طيبة من نفوسهن . وقد يذكر اسم مِكان اسم (فظلت أعناقهم لها خاضعين ) أى خاضعة ، ( فكانت من القانتين ) أى من القانتات ، ( فمالهم من ناصر بن أى من ناصر ، ( قما منكم من أحد عنه حاجزين ) أى عنه حاحز ، ( والعصر إن الإنسان لني خسر ) أي أفراد بني آدم؛ أفرد اللفظ لأنه اسم جنس؛ ( يا أيها الإنسان إنك كادح إنى ربك كدحاً ) المعنى يا بنى آدم إنكم . أفرد اللفظ لانه اسم جنس ، ( مملها الإنسان ) يعنى أفراد الناس ، ( كذبت قسوم نوح

المـــرسلين) أي نوحاً وحده ، (إنا فتحنا لك) أي إنى فتحت لك ، (إنا لقادرون) أي إنى لقادر ، (ولكن الله يسلط رسله) أي يسلط محمداً وَاللَّهُ ، (الذين قال لهم الناس) أي عروة الثقني (١) وحده ، (فأذاقها الله لباس الجوع) أى طعم الجوع ، إبدال الطعم باللباس إيسـذاناً بأن الجوع لـ أثر من النحـول والذبول يعم البدن ويشمله كاللباس، (صبغة الله) أى دين الله، أبدل بالصبغة إيذاناً بأنه كالصبغ تتلون به النفس ، أو لتشاكله بقول النصارى فى المعمودية ، (وطور سينين) أى طور سيناء، (سلام على إلياسين) أى الباس، قلب الإسمان للازدواج ، وقد يذكر حزف مكان حرف (فلما تجلى ربه للجبل) أى على الجبل كما تجلى في المرة الأولى على الشجرة ، (وهم لها سابقون) أي إليها سابقون ، ( لا يخاف لدى المرسلون إلا من ظلم ) أى لكن من ظلم استئنافاً ، (الأصلبنكم في جذوع النخل) أي على جذوع النخل ، (أم لهم سلم يستمعون فیه) أی یستمعون علیه ، (الساء منفطر به) أی منفطر فیه ، (مستكبرین به) أي عنه ، (أخذته العزة بالإثم) أي حملته العزة على الإثم ، (فاسأل به خبيراً) أى فاسأل عنه ، ( لا تأكلوا أمــوالهم إلى أموالكم ) أى مع أموالكم ، ( إلى المرافق) أي مع المرافق، (يشرب بها عباد الله) أي يشرب منها، (وما قدروا الله حتى قدره إذ قالوا ما أنزل الله على بشر من شيّ ) أي أن قالوا .

وقد يوردون حملة مكان حملة ، مثلاً إذا دلت جملة على حاصل مضمون حملة ثانية ، وسبب وجودها أبدلت منها (وإن تخالطوهم فإخوانكم) أى إن تخالطوهم لا بأس بذلك لأنهم إخوانكم ، وشأن الآخ أن يخالط أخاه ، ( لمثوبة من عند الله خير ) أى لوجدوا ثواباً ومثوبة من عند الله خير ، (إن يسرق فقد سرق أخ له من قبل ) أى إن سرق فلا عجب لأنه سرق أخ له من قبل ، (من كان عدواً لجبريل فإن علواً لجبريل فإن علواً لجبريل فإن

<sup>(</sup>۱) عروة بن مسعود الثقني ، راجع <sup>الر</sup>ارشاد السارى " للفسطلاني .

الله عدوله ، فإنه نزله على قلبك بإذ نه ، فعدوه يستحق أن يعاديه الله ،فحدف فإن الله عدوله بدليل الآية التالية ، وأبدل منه فإنه نزله على قلبك .

وربما يقتضى أصل الكلام التنكير فيتصرف فيه بإدخال اللام والأوصاف، والمعنى على التنكير الأول (وقيله يارب) أى قيل له يارب، فأبدل بقيله لأنه أحصر فى اللفظ، (حق البقين) أى حق بقين أضيف ليكون أيسر فى اللفظ.

وقد بكون سنن الكلام الطبيعى تذكير الضمير أو تأنيثه أو إفراده ، فيخرجون الكلام من ذلك السنن الطبيعى، ويذكرون المؤنث وبالعكس، ويجمعون المفرد لميل المعنى ( فلما رأى الشمس بازغة قال : هذا ربى هذا أكبر ) ، (القوم الظالمين)، (مثلهم كمثل الذى استوقد ناراً فلما أضاءت ماحوله ذهب الله بنورهم) .

وقد يذكرالمفرد مكان التثنية (ومانقموا إلا أن أغناهم اللهورسوله من فضله) (إن كنت على بينة من ربى، وآتانى رحمة من عنده فعميت عليكم) والأصل فعميتا فأفرد لأنها كشى واحد ، ومثله (الله ورسوله أعلم).

وقد تقتضى طبيعة الكلام أن يذكر الجزاء في صورة الجزاء والشرط في صورة الشرط ، وجواب القسم ، فيتصرفون في الكلام و يجعلون ذلك الجزاء من الجملة جملة مستقلة مستأنفة ميلاً إلى المعنى ، ويقيمون شيئاً يدل عليه بوجه من الوجوه ، (والنازعات غرقاً والناشطات نشطاً والسابحات سبحاً فالسابقات سبقاً فالمدبرات أمراً يوم ترجف الراجغة) المعنى البعث والحشر حق بدل عليه يوم ترجف، (والساء ذات البروج واليوم الموعود وشاهد ومشهود قتل أصحاب الأخدود) المعنى المجازاة على الأعمال حق ، (إذا الساء انشقت وأذنت لربها وحقت ، وإذا الأرض مدت وألقت ما فيها وتخلت. وأذنت لربها وحقت . يا أيها الإنسان إنك كادح) المعنى الحساب ما فيها وتخلت. وأذنت لربها وحقت . يا أيها الإنسان إنك كادح) المعنى الحساب

وقد بقع فى أسلوب الكلام قلب فيقتضى أسلوب الكلام خطايا ويورد فى

صورة الغائب (حتى إذا كنتم في الفلك وجرين بهم بريح طيبة) .

وقد يذكر الإنشاء مكان الإخبار ، والإخبار مكان الإنشاء (فامشوا في مناكبها) أي لتمشوا ، ( إن كنتم مؤمنين )أي إيمانكم يقتضي هذا ، ( من أجل ذلك كتبنا على بني إسرائيل ) المعنى على قياس حال ابن آدم كتبنا ، أو على مثال حال ابن آدم ، فأبدل منه من أجل ذلك ، لأن القياس لا يكون إلا بملاحظة العلمة ، فكأن القياس نوع من التعليل ، ( أرأيت ) في الأصل بمعنى الإستفهام من الرؤية ثم نقل ههنا ، ليكون تنبيها على استماع كلام يأتي بعده كما بقال في العرف : هل ترى شيئاً ؟ هل تسمع شيئاً ؟ .

وقد يوجب النقديم والتأخير أيضاً صعوبة فى فهم المرادكما فى الشعر المشهور: بثينة شأنها سلبت فؤادى بلا جرم أتيت به سلاما

والتعلق ببعيد أيضاً مما يوجب صعوبة . ومن هذا القبيل: (إلا آل لوط إنا لمنجوهم أجمعين إلا امرأته) أدخل الإستثناء على الإستثناء فصعب : ( فما يكذبك بعد بالدين ) متصل بقوله: (لقد خلقنا الإنسان فى أحسن تقويم ) ، (يدعو لمن ضره أقرب من نفعه) أى يدعو من ضره ، (لتنوء بالعصبة أولى القوة) أى لتنوء العصبة بها ، ( فامسحوا برؤسكم وأرجلكم ) أى اغسلوا أرجلكم ، (واولا كلسة سبقت من ربك لكان لزاماً وأجل مسمى) أى ولولا كلمة سبقت وأجل مسمى لكان لزاماً ، (إلا تفعلوه تكن فتنة ) متصل بقوله : (فعليكم النصر ) ، (إلا قول إبراهيم ) متصل بقوله (لقد كانت لكم أسوة حسنة فى إبراهيم ) ، (يسألونك كأنك حفى عنها ) أى يسألونك عنها كأنك حفى .

والزيادة على السنن الطبعية أيضاً على أقسام: قد يكون ذلك بالصفة (ولاطائر يطير ببجناحيه) ، (إن الإنسان خلق هلوعاً ، إذا مسه الشر جزوعاً ، وإذا مسه الخير منوعاً ) .

وقد يكون بالإبدال (للذين استضعفوا لمن آمن منهم) .

·. · · · ·

وقد يكون بالعطف التفسيري (حتى إذا بلغ أشده وبلغ أربعين سنة).

وقد يكون بالتكرار (وما يتبع الذين يدعون من دون الله شركاء إن يتبعون إلاالظن) أصل الكلام : وما يتبع الذين يدعون من دون الله شركاء إلاالظن ، (ولما ا جاءهم كتاب من عند الله مصدق لما معهم وكانوا من قبل يستفتحون على الذين كفروا فلما جاءهم ما عرفواكفروا به)، (وليخش الذين لوتركوا من خلفهم ذرية ضعافاً خافوا عليهم فليتقوا الله) ، (يسألونك عن الأهلة قل هي مواقيت للناس والحج) أى هي مواقيت للناس باعتبار أن الله شرع لهم التوقيت بها،وللحج باعتبار أن التوقيت بها حاصل للحج ، ولو قيل هي مواقيت للناس في حجهم كان أخصرٍ ولكن أطنب، (لتنذر أم القرى ومن حولها وتنذر يوم الجمع) أي تنذر أم القرى يوم الجمع ، (وترى الجبال تحسبها جامدة) أي ترى الجبال جامدة . أدخل الحسبان ، لأن الرؤية تجيُّ لمعان ، المراد ههنا معنى الحسبان ، (كان الناس أمـــة واحدة فبعث الله النبيين مبشرين ومنذرين ، وأنزل معهم الكتاب بالحق ليحكم بين الناس فيما اختلفوا فيـــه وما اختلف فيه إلاالذين أوتوه مـن بعد ما جاءتهم. البينات بغياً بينهم، فهدى الله الذين آمنوا لها اختلفوا فيه من الحق بإذنه والله يهدى من يشاء إلى صراط مستقيم) أدخل وما اختلف فيه إلا الذين أوتوه فى تضاعيف. الكلام المنتظم بعضه ببض بياناً لضمير اختلفوا ، وإيذاناً بأن المراد من الاختلاف ههنا هو الإختلاف الواقع في أمــة الدعوة بعد نزول الـكتأب بأن آمن بعض و

وقد یزاد حرف الجر علی الفاعل أو المفعول لتوکید الوصلة فیکون معمولاً للفعل بواسطة حرف الجر (یوم یحمی علیها) أی تحمی هی ، (وقفینا علی آثارهم بعیسی بن مریم .

وتما ينبغى أن يعلم فى هذا المقام نكتة ، وهى أن الواو تستعمل فى كثير من المواضع لتوكيد الوصلة لا للعطف ، (إذا وقعت الواقعة) إلى قوله تعالى : (وكنثم أزواجاً ثلاثة) ، (وفتحت أبوابها) ، (وليمحص الله) وكذلك تزاد

الفاء أيضاً. قال القسطلاني في شرح كتاب الحج في (باب المعتمرإذا طاف طواف العمرة ، ثم خرج هل يجزئه عن طواف الوداع ) قال : ويجوز توسط العاطف بين الصفة والموصوف لتأكيد لصوقها بالموصوف نحو : (إذ يقول المنافقون والذين في قلوبهم مرض) . قال سيبويه : هو مثل مررت بزيد وصاحبك ، إذا أردت بصاحبك زيداً ، وقال الزمخشرى في قرله تعالى : (وما أهلكنا من قرية إلا ولها كتاب معلوم) جملة واقعة صفة لقرية ، والقياس أن لاتنوسط الواو بينها كما في قوله تعالى : (وما أهلكنا من قرية إلا لها منذرون) وإنما توسطت لتأكيد لصوق الصفة بالموصوف كما يقال في الحال : جاءني زيد عليه ثوب ، وجاءني وعليه ثوب ، انتهى ،

وربما تكون الصفة فى فهم المراد لإنتشار الضائر وإرادة المعنيين من كلمة واحدة (وإنهم ليصدونهم عن السبيل ويحسبون أنهم مهتدون) يعنى إن الشياطين ليصدون الناس عن السبيل ويحسب الناس أنهم مهتدون ، (قال قرينه) فى موضع واحد: المراد به الشيطان ، وفى الموضع الآخر: الملك، (يستلونك ما ذا ينفقون، قل ما أنفقم من خير) (ويستلونك ما ذا ينفقون ، قل العفو) فالأول معناه أى انفاق ينفقون وأى نوع من الإنفاق ينفقون ، وهو صادق بالسؤال عن المصرف انفاق ينفقون . والثانى معناه : أى مال ينفقون .

ومن هذا القبيل مجيء لفظ: "جعل" و"شيء" ونحوهما ، لمعان شتى : وقد يجيء جعل بمعنى خلق (جعل الظلمات والنور) . وقد يكون بمعنى اعتقد (وجعلوا لله مما ذرأ) . وشيء يجي مكان الفاعل ومكان المفعول به ، ومكان المفعول المطلق وغيرها (أم خلقوا من غير شيء) أي من غير خالق، (فلاتسالني عن شيء) أي عن شيء مما تتوقف فيه من أمرى .

وقد يريدون بالأمروالنبأ والحطب المحبر عنه (هونبأ عظيم) أى قصة عجيبة ، وكذلك الحبر والشر وما في معناهما بختلفان بحسب المواضع . ومن هذا القبيل انتشار الآیات ، قد یبادرون إلی آیة مقامها الأصلی بعد إیراد القصة ، فیذ کرونها قبل تمام القصة ثم یعودون إلی القصة فیتمونها ، وقد تکون الآیة متقدمة فی النزول ، و (سیقول النزول متأخرة فی التلاوة (قد نری تقلب وجهك) متقدمة فی النزول ، و (سیقول السفهاء) متأخرة ، وفی التلاوة بالعکس . وقد یدرج الجواب فی أثناء قول الکفار (ولا تؤمنوا إلا لمن تبع دینکم، قل إن الهدی هدی الله أن یؤتی أحد مثل ما أوثیتم) .

وبالجملة فهذه المباحث تحتاج إلى تفصيل كثير ، ولكن يكفى هذا القدر مما ذكرنا . ومن طالعه من أهل السعادة واستحضر هذه الأمور وأخطرها بالبال في أثناء المطالعة يدرك الغرض من الكلام بأدنى تأمل، ويقيس غير المذكور على المذكور على المذكور وينتقل من مثال إلى أمثلة أخر .

#### (فسل)

ليعلم أن المحكم مالم يفهم منه العارف باللغة إلامعنى واحداً ؛ والمعتبر فهم العرب الأول لافهم مدققى زماننا ، فإن التدقيق الفارغ داء عضال ؛ يجعل المحكم متشابها ، والمعلوم مجهولا ً . والمتشابه ما احتمل معنيين لاحتمال رجوع ضمير إلى مرجعين ، كما إذا قال شخص : أما إن الأمير أمرنى أن ألعن فلاناً لعنه الله . ولاحتمال أو لإشتراك كلمة في المعنيين نحو : (لامستم) في الجاع ، واللمس باليد . ولاحتمال العطف على القريب والبعيد نحو : (وامسحوا برؤوسكم وأرجلكم) في قراءة الكسر ، أو احتمال العطف والاستثناف نحو : (لا يعلم تأويله إلا الله ، والراسخون في العلم) .

والكناية أن يثبت حكم من الأحكام ولا يقصد به ثبوت عينه ، بل المقصود انتقال ذهن المخاطب إلى ما يلزمه لزوماً عادياً أو عقلياً ، كما فى عظيم الرماد ، فإن المعنى كثرة الضيافة ، ويفهم من (بل يداه مبسوطتان) معنى الكرم والسخاوة . ومن هذا القبيل تصوير المعنى المراد بصورة المحسوس ، وذلك باب واسع فى

أشعار العرب وخطبهم، والفرآن العظيم وسنة نبينا عليه مشحونة به (واجلب عليهم بخبلك ورجلك) شبه برئيس السارقين حيث ينادى أصحابه فيقول: تعالوا من هذه الجهة وادخلوا من تلك الجهة (وجعلنا من بين أيديهم سداً ومن خلفهم سداً)، (وجعلنا في أعناقهم أغلالاً) شبه أعراضهم عن تدبر الآيات بمن غلت يداه أو بني حواليه سد من كل جهة ، فلا يستطيع الرؤية أصلاً (واضمم إليك جناحك من الرهب) يعنى اجمع خاطرك من الإنتشار. ونظير ذلك في العرف أنهم إذا قرروا شجاعة رجل يشيرون بالسيف أنه يضرب هكذا ويضرب هكذا ولا يقصد به إلا غلبته أهل الآفاق بصفة الشجاعة وإن لم يكن أخذ السيف بيده مرة من الدهر. وكذلك يقولون: يقول فلان لا أرى أحداً في الأرض يبارزني ، أويقولون: فلان يفعل هكذا ، ويشيرون بهيئة أهل المبارزة في وقت مغالبة الحصم ، ولو لم يكن يفعل هذا الشخص هذا الفعل ولاصدر عنه هذا انقول ، أويقولون: خنقني فلان وجر اللقمة من داخل حلق .

والتعريض أن يذكر حكم عام أو منكر ويقصد به تقرير حال شخص خاص، أو التنبيه على حال رجل معين ، وربما يجيء في أثناء الكلام بعض خصوصيات ذلك الشخص ولا يطلع المخاطب على ذلك الشخص فيتحير قارىء القرآن في مثل هذا الموضع وينتظر القصة ويحتاج إليها ، وكان النبي عَلَيْكُ إذا أنكر على شخص يقول : «ما بال أقوام يفعلون كذا وكذا » كما في قوله تعالى : (وما كان لمؤمن ولامؤمنة إذا قضى الله ورسوله أمراً \_ الآية) تعريض بقصة زينب وأخيها (ولايأتل أولوا الفضل منكم والسعة) تعريض بأبي بكر الصديق يناله . في هذه الصورة مالم يطلعوا على تلك القصة لا يدركون مطاب الكلام .

والحجاز العقلى أن يسند الفعل إلى غير فاعله ، أويقام ماليس مفعولاً بسه مقام الفعول به لعلاقة المشابهة بينها ، وادعاء المتكلم أنه داخل فى عداده وهو واحد من ذلك الجنس كما يقال: بنى الأمير القصر ، مع أن البانى بعض البنائين

لا الأمير ، وإنما هــو الآمر بالبناء ، وأنبت الربيع البقل ، مع أن المنبت هو الحق سبحانه في موسم الربيع ، والله أعلم بالصواب .

### (الباب الثالث) (ف بديع أسلوب القرآن)

ولنبين هذا المبحث في ثلاثة فصول :

# (الفصل الأول)

لم يجعل القرآن مبوباً مفصلاً ليطلب كل مطلب منه في باب أو فصل ، بل كان محموع المكتوبات فرضاً كما يكتب الملوك إلى رعاياهم بحسب اقتضاء الحال مثالاً ، وبعد زمان يكتبون مثالاً آخر ، وعلى هذا القياس حتى تجتمع أمثلة كثيرة ، فيدونها شخص حتى يصير مجموعاً مرتباً . كذلك نزل الملك على الإطلاق جل شأنه على نبيه عليه الله لله الحدالة عباده سورة بعد سورة بحسب اقتضاء الحسال وكان في زمانه على نبيه عليه كل سورة محفوظة ومضبوطة على حدة من غير تدوين السور ، ثم رتبت السور في مجلد بترتيب خاص في زمان أبي بكر وعمر رضى الله عنها ، وسمى هذا المجموع بالمصحف . وقد كانت السور مقسومة عند الصحابة إلى أربعة أقسام : القسم الأول : السبع الطوال التي هي أطول السور . والقسم الثاني : سور في كل منها مائة آية أو تريد شيئاً قليلاً . والقسم الثالث: ما فيه أقل من المائة ، وهي المثاني . والقسم الرابع : المفصل . وقد أدخل في ترتيب المصحف سورتان أو ثلاث من عداد المثاني في المثين لمناسبة سياقها بسياق المدين ، وعلى هذا القياس ربما وقع في بعض الأقسام أيضاً تصرف ، واستنسخ عمان يالله من ذلك المصحف مصاحف أرسل بها إلى الآفاق ليستفيدوا منها ولا يميلوا إلى ترتيب آخر . ولما كان بين أسلوب السور وأسلوب أمثلة منها ولا يميلوا إلى ترتيب آخر . ولما كان بين أسلوب السور وأسلوب أمثلة منها ولا يميلوا إلى ترتيب آخر . ولما كان بين أسلوب السور وأسلوب أمثلة

الملوك مناسبة تامة روعى في الإبتداء والإنتهاء طريق المكاتيب تحسّا يبتدَّون في بعض المكاتب محمد الله عزوجل والبعض الآخر ببيان غرض الإملاء ، والبعض الآخر باسم المرسل والمرسل إليه ، ومنها ما يكون رقعة وشقة بغير عنوان ، وبعضها يكون مطولاً ، وبعضها مختصراً . كذلك سبحانه وتعالى صدر بعض السور بالحمد والتسبيح ، وبعضها ببيان غرض الإملاء كما قال عزوجل : (ذلك الكتاب لاريب فيه هدى للمتقين) ، (سورة أنزلناها وفرضناها) وهــذا القسم يشبه ما يكتب : هـذا ما صالح عليه فلان وفلان ، وهذا ما أوصى بـه فلان . وكان النبي عَلَيْكُ كتب في واقعة الحديبية : « هذا ما قاضي عليه محمد عَلَيْكُو ۗ ، وبعضها يـذكر المرسل والمرسل إليـــه كما قال: (تنزيل الكتاب من الله العزيز الحكيم) ، (كتاب أحكمت آياته ثم فصلت من للن حكيم خبير ) وهذا القسم يشبه ما يكتبون : صدر الحكم من حضرة الخلافة ، أو يكتبون : هــذا اعلام السكنة البلدة الفلانية من حضرة الخلافة . وقد كان كتب ﷺ "من محمد رسول الله إلى هرقل عظيم الروم، . وبعضها على أسلوب الرقاع والشقق بغير عنوان كما قال عزوجل (إذا جاءك المنافةون) ، (قـــد سمع الله قول التي تجادلكُ في زوجها) ، (يا أيها النبي لم تحرم) ، ولما كانت للقصائد في فصاحة الكلام شهرة عند العرب ، وكان من عاداتهم في مبدأ القصائد التشبيب بذكر مواضع عجيبة ووقائع هائلة اختار الله عزوجل هذا الأسلوب فى بعض السوركما قال: (والصافات صفاً فالزاجرات زجراً ﴾ ، (والذاريات ذرواً فالحاملات وقراً ) ، (إذا الشمس كورت وإذا النجوم انكدرت ) وكما كانوا يختمون المكاتيب بجوامع الكلم ونوادر الوصايا وتأكيد الأحكام السابقة وتهديد من يخالفها ، كذلك الله سبحانه خم آواخر السور بجو امع الكلم ومنابع الحكم والتأكيد البليغ والتهذيد العظيم . وقد يصدر فى أثناء السور الكلام البليغ العظيم الفائــــدة البـديع الأسلوب بنوع من الحمد والتسبيح، أو بنوع من بيان النعم والإمتنان كما صدر بيان التباين بين مرتبـة

الحالق والمخلوق به (قل الحمد قة وسلام على عباده الذين اصطفى ، آلله خير أم ما يشركون ثم بين هذا المدعى فى خمس آيات بأبلغ وجه وأبدع أسلوب ، كما صدر مخاصمة بنى إسرائيل فى أثناء سورة البقرة به (يابنى إسرائيل اذكروا) ثم ختمها بهذه الكلمة أيضاً وإبتداء المخاصمة بهده الكلمة وإنتهاؤها بها محل عظيم فى البلاغة . وكذلك صدر مخاصمة أهل الكتابين فى آل عمران بآية : (إن الدين عند الله الإسلام) ليتصور محل النزاع ويتوارد القيل والقال على ذلك المدعى والله أعلم بحقيقة الحال .

## (الفصل الثاني)

قد جرت سنة الله عزوجل فى أكثر السور بتقسيمها إلى الآيات كما كانوا يقسمون القصائد إلى الأبيات ، غاية الأمر أن بين الآيات و الأبيات فرقاً كل منها ينشد لإلتذاذ نفس المتكلم والسامع إلا أن الأبيات مقيدة بالعروض والقافية التى دونها الخليل بن أحمد (١) وحفظها الشعراء، وبناء الآيات على وزن وقافية إجماليين يشبهان أمراً طبيعياً ، لاعلى أفاعيل العروضيين وتفاعليهم وقوافيهم المعينة التى هى أمر صناعى وإصطلاحى . وتنقيح ما وقع من الأمر المشترك بين الأبيات والآيات ، وتطلق النشايد بإزاء ذلك الأمر العام ؛ ثم ضبط أمور وقع في الآيات الترامها ، وذلك بمنزلة الفصل يحتاج إلى تفصيل والله ولى التوفيق . في الآيات الترامها ، وذلك بمنزلة الفطرة السليمة تدرك في القصائد الموزونة المقفاة ، والأراجيز الرائقة وأمثالها لطفاً وحلاوة بالذوق ، وإذا تأملت سبب إدراك اللطف

<sup>(</sup>۱) أبوعبدالرحمن الحليل بن أحمد بن عمر و بن تميم الفراهيدى الأزدى البحمدى، من أثمة اللغة والأدب ، وواضع علم العروض ، أخذه من الموسيق وكان عارفاً بها، وهو أستاذ سيبويه النحوى، مات بالبصرة سنة ١٧٠ه. وهو صاحب "كتاب العين" في اللغة .

المذكور ، فليكن ورود كلام بعض أجزائسه بوافق بعضاً مفيد اللذة في نفس المخاطب مع انتظار مثله ، حتى إذا واقع فى نفسه بيت آخر بتوافق الأجزاء المعلوم وتحقق الأمر المنتظر تضاعفت اللذة عنده ، وإذا اشترك البيتان فىالقافية فتضاعفت اللذة ثالثة فالالتذاذ بالأبيات بهذا السر فطرة قديمة للناس،والأمزجة السليمة من أهل الأقاليم المعتدلة متفقة على ذلك، ثم وقعت في توافق الأجزاء من كل بيت. وفي شرط القافية المشتركة بينالأبيات مذاهب مختلفة ورسوم متباينة فاختارالعرب قانونأ وضعه الحليل بن أحمد وأو ضحه إيضاحاً، والهذود يتبعون رسماً يحكم به ذوقهم و قر يحتهم، وكذلك اختار أهل كل زمان وضعاً وسلكوا طريقاً . فإذا انتزعنا من هذه الرسوم والمذاهب المختلفة أمرًا جامعًا، وتأملنا سرًّا منتشرًا وجدنا الموافقة أمرًا تخمينياً لاغير، مثلًا يذكر ﴿ العرب مقام مستفعلن مفاعلن ومفتعلن ويعدون مقام فاعلاتن فعلاتن على القاعدة ويجعلون موافقة ضرب بيت بضرب بيت آخر ، وموافقة عروض بيت لعروض بيت آخر من المهات،وبجوزون في الحشوكثيراً من الزحافات ، بخلاف الشعراء الفرس فإن الزحافات عندهم مستهجنة، وكذلك تستحسن العر بإن كانت القافية فی بیت (قبور) أن یکون فی بیت آخر (منیر) بخلاف شعراء العجم ، وکذلك شعراء العرب يعدون (حاصل) و(داخل) و(نازل) من قسم واحد بخلاف شعراء العجم ، وكذلك وقوع كلمة في المصراعين بحيث يكون نصفها في مصراع و نصفها الآخر فى مصراع آخر يصح عند العرب لاعند العجم . وبالجملة فإن موافقة الأمر المشترك موافقة تخسينية لاموافقة حقيقية ، ومبنى أوزان الأشعار عند الهنود على عدد الحروف بغير ملاحظة الحركات والسكنات ، وهو أيضاً مما يتلذذ به ، وقد سمعنا بعض أهل البدو ممن يتلذذ بنغريداته بختارون كلاماً متوافقاً ِ بتوافق تخمینی بردیف یکون تارهٔ کامهٔ واحدهٔ وأخری یزید علیها، وینشدون تغريداتهم مثل القصائد فيتلذذون بها . ولكيل قوم أسلوب خاص في نظمهم . و على هذا القياس وقع اتفاق الأمم على الإلتذاذ بالحان ونغات واختلافهم فى رسوم

التغريد والقواعد محقق. وقد استنبط اليونانيون أوزاناً صموها بالمقامات واستخرجوا منها أصواتاً وشعباً ودونوا لهم فتا شديد التفصيل ، وأهل الهند تفطنوا لست نغات وفرعوا منها نغيات . وقد رأينا أهل البدوتباعدوا عن هذين الاصطلاحين وتفطنوا بحسب سليقتهم للتأليف والإيقاع فهذبوا لهم أوزاناً معدودة بغير ضبط الكليات وحصر الجزئيات . فإذا نظرنا بعد هذه الملاحظات إلى حكم الحدس لم غيد ههنا أمراً مشتركاً سوى الموافقة التخمينية ، ولا يتعلق تخمين العقل إلا بذلك المنزع الإحمالي لا يتفصيل القوافي المردفة الموصلة ، ولا يحب الذوق السليم إلا تلك الحلاوة المحضة لاالطويل والمديد من البحور .

لما أراد حضرة الحلاق جل شأنه أن يكلم الإنسان الذي هو قبضة من التراب نظر إلى ذلك الحسن الإجمالي لا إلى قوالب مستحسنة عند قوم دون قوم ولما أراد مالك الملك أن يتكسلم على منهج الآدميين ضبط ذلك الأصل البسط لاهذه القوانين المتغيرة بتغير الأدوار والأطوار ومنشأ التمسك بالقوانين المصطلح عليها هو العجز والجهل وتحصيل الحسن الإجمالي بلا توسط تلك القواعد بحيث لا يقوت في الاغوار والأنجاد من البيان شي ولايضيع في كل سهل وجبل من الكلام معجز ومفحم وأنا أنتزع هنا من جريان الحق سبحانه وتعالى على ذلك السن أصلا وانتقل إلى قاعدة ، و تلك القاعدة أنه اعتبر في أكثر السور امتداد الصوت لاالطويل والمديد من البحور مثلا ، واعتبر في الفواصل انقطاع النفس بالمدة وما تعتمد عليه المدة لاقواعد فن القواق ، وهذه الكلمة أيضاً تقتضى بسطاً النفس وتقصيره من مقدور البشر ، لكن إذا خلى وطبعه فلا بد من امتداد محدود فيحصل في أول خروج النفس نشاط ثم يضمحل ذلك النشاط تدريجاً حتى ينقطع في آخر الأمر فيحناج إلى إعادة نفس جديد ، وهذا الامتداد أمر محدود بحد مبهم ، ومقدر بمقدار منتشر لايضره نقصان كلمتين أوثلائة بل ولا نقصان قدر مبهم ، ومقدر بمقدار منتشر لايضره نقصان كلمتين أوثلائة بل ولا نقصان قدر

الثلث والربع، وكذلك لاتخرجه زيادة كلمتين أوثلاثة بل ولا زيادة قدر الثلث والربع . ويسع ذلك الحد اختلاف عدد الأوتاد والأسباب وتقدم بعض الأركان على بعـض ، فجعل لامتداد النفس وزن معلوم، وقـــم ذلك على ثلاثة أقسام : طويل ، ومتوسط ، وقصير ، أما الطويـل فنحو سورة النساء . وأما المتوسط فنحو سورة الأعراف والأنعام . وأما القصير فنحو سورة الشعراء وسورة الدخان، ونمام النفس يعتمد على مدة معتمدة على حرف قافية متسعة يوافقها ذوق الطبع و يتلذذ من إعادتها مرة بعد أخرى ، وإن كانت المدة فى موضع ألفأ وفى موضع واواً أو باء ، وسواء كان ذلك الحرف الأخير باءً في موضع وجيماً أو قافاً في موضع آخر، (فبعلمون) و(مؤمنین) و(مستقم) متوافقة. و(خروج) و(مریج) و (تحيد) و(تبار) و(فواق) و(عجاب) كلها على قاعدة . وكذلك لحوق الألف في آخر الكلام قافية متسعة في إعادتها لذة،وإن كان حرف الروى مختلفاً، فيقولون فى موضع (كريماً) وفي موضع آخر (حديثاً) وفي موضع ثالث (بصيراً)، فإن النّزم في هذه الصورة موافقة الروى كان من قبيل النزام ما لايلزم كما وقع في أوائل سورة مريم وسورة الفرقان . وكذلك توافق الآيات بحرف مثــل المم فى سورة القتال والنون في سورة الرحمن يفيد لذة كما لايخني . وكذلك إعادة جملة بعد طائفة تفيد لذة كما وقع في سورة الشعراء وسورة القمروسورة الرحمن وسورة المرسلات . وقد تخالف فواصل آخرالسورة أولها لتطريب ذهن السامع وللإشعار بلطافة ذلك الكلام (إِدأً) و( هداً ) في آخر سورة مريم ، ومثل (سلاماً) و(كراماً) في آخر سورة الفرقان و (طین) و (ساجدین) و (ینظرون) فی آخر سورة ص،مع أن أو ائل هذه السورة مبنية على فاصلة أخرى كما لايخلى، فبجعل الوزن والقافية المذكوران فى أكَّة السور من المسهات إن كان اللفظ الأخير من الآية صالحاً للقافية فيها وإلا وصل بجملة فبها يبان آلاء الله أو تنبيه للمخاطب كما يقول: (و هو الحكيم الحبير)، ﴿ وَكَانَ اللَّهُ عَلَيْمًا حَكَيْمًا ﴾ ، و (كان الله بما تعملون خبيراً ) ، (لعلكم تتقون) ، (إن في

ذلك لآيات لأولى الألباب) ، (إن فى ذلك لآيات لقوم يتفكرون) وقد أطنب فى مثل هذه المواضع أحياناً مثل: (فاسأل به خبيراً) ويستعمل التقديم والتأخير مرة والقلب والزيادة أخرى مثل (إلياسين) فى الياس و(طورسينين) فى سيناء . وليعلم ههنا أن انسجام الكلام وسهو لنه على اللسان لكونه مثلاً سائراً أو لتكرر ذكره فى الآية ربما يجعل الكلام الطويل موزوناً مع الكلام القصير ، وقد تكون الفقر الأول أقصر من الفقر التالية وهو يفيد عذوبة فى الكلام (خذوه فغلوه ثم الجحيم صلوه ثم فى ساسلة ذرعها سبعون فراعاً فاسلكوه) كأن المتكلم يقدر فى مثل هذا الكلام أن الفقرة الأولى والثانية من حيث المجموع فى كفة والثالثة وحدها فى كفة وربما تكون الآية ذات قوائم ثلاث نحو (يوم تبيض وجوه وتسود وجوه فأما الذين اسودت وجوههم ـ الآية) ، (وأما الذين ابيضت وجوههم ـ الآية) والعامة بصلون الأول بالثانى فيحسبون الآية طويلة، وقد تجئ فى آية فاصلتان كما يكون فى البيت أيضاً ،مثال ذلك :

كالزهو فى ترف \* والبدر فى شرف والبحر فى كرم \* والدهر فى همم وقد تكون الآية أطول من سائر الآيات، والسر ههنا أنه إذا جعل حسن الكلام الناشى من تقارب الوزن ووجدان الأمر المنتظر وهو القافية فى كفة جعل حسن الكلام الناشى من سهولة الأداء وموافقة طبع الكلام وعدم لحوق التغيير فيه فى كفة أخرى ترجح الفطرة السليمة جانب المعنى فيترك أحد الإنتظارين مهملاً، ويوفى الحق فى الإنتظار الثانى .

وإنما قلنا في صدرالمبحث: قد جرت سنةالله عزوجل على هذا في أكثر السور لأنه ما ظهرت في بعض السور رعاية هذا القسم من الوزن والفافية، فوقعت طائفة من الكلام على نهج خطب الخطباء وأمثال أهل النكت. ألم تسمع مسامرة النساء المروية عن سبدتنا عائشة رضى الله عنها (١) فانظر في قوافيها. وفي بعض السور

<sup>(</sup>١) يريد بذلك حديث أم زرع المروى في الصحاح .

وقع الكلام على منهج كتب العرب بلا رعاية شي كمحاورة بعض الناس لبعض الآلام في الكلام على منهج كتب العرب مبنياً على الإختتام ، والسر ههنا أن الأصل في الله أنه يختم كل كلام بشي يكون مبنياً على الإختتام ، والمستحسن في لغة العرب الوقف في موضع ينتهى النفس ويفني نشاط الكلام ، والمستحسن في على الوقف انتهاء النفس على المدة . هذا هو الوجه في ظهور صورة الآيات . هذا مافتح الله على الفقير والله أعلم .

#### فيدوائد

إن سألوا: لم تكررت مطالب الفنون الخمسة في القرآن العظم ولم لم يكتف بموضع واحد الله قلم الدي ريد إفادته للسامع ينقسم إلى قسمين: الأول: أن يكون المقصود هناك مجرد تعليم ما لا يعلم فالمخاطب لم يكن عالماً بالحكم ، وما كان ذهنه مدركاً لسه فيعم ذلك المجهول باستاع الكلام ويصبر المجهول معلوماً . والثاني: أن يكون المقدود استحضار صورة ذلك العلم في المدركة ليتلذذ به لذة تامة وتفني القوى القلبية والإدراكية في ذلك العلم ويغلب القوى كلها حتى تنصبغ بذلك العلم كما تكرر أحياناً معني شعر علمناه وندرك منه لذة في كل مرة و نحب التكر الرائك الله كما تكرر أحياناً معني شعر علمناه وندرك منه لذة في كل مرة و نحب التكر المائك الله الله الله الله العلم من التكر الربائسية إلى العالم إلا أن أكثر مباحث الأحكام لم يحصل تكرارها، لأن التكر الربائسية إلى العالم إلا أن أكثر مباحث الأحكام لم يحصل تكرارها، لأن الإفادة الثانية غير مطلوبة فيها ، ولذا أمر بتكرار التلاوة في الشريعة ولم يكتف المجارة جديدة وأسلوب غريب ليكون أوقع في النفس وألذ في الأذهان دون التكر اربافظ واحد، والذهن يخوض في صورة اختلاف التغييرات وتغاير الأسلوب ويتعمق الخاطر بأسره .

إن سألوا لم نشر هذه المطالب في القرآن ولم يراع الترتيب فيذكر آلاء الله

أولا ويستوفى حقها ثم يذكر أيام الله ثم مخاصمة الكفار؟ قلنا: وإن كانت القدرة الإلهية شاملة للممكنات كلها ولكن الحاكم فى هذه الأبواب الحكمة ، والحكمة موافقة المبعوث إليهم فى اللسان وأسلوب البيان وأشير إلى هذا المعنى فى آية: (لقالوا لولا فصلت آياته ، أ أعجمى وعربى) وما كان فى العرب إلى وقت نزول القرآن كتاب، لامن الكتب الإلهية ولامن مؤلف البشر ، وما كان العرب يعلمون ما اخترع المصنفون الآن من الترتيب ، فإن كنت فى شك من هذا فتأمل قصائد الشعراء المحضمين واقرأ رسائل النبى عليه ومكاتيب عمر الفاروق بيالية لمتضح هذا المعنى . فلو قيل بخلاف طورهم لبقوا فى حيرة حين يصل إلى سمعهم شئ غير معهود فيشوش فهمهم ، وأيضاً ليس المقصود مجرد الإفادة بل الإفادة مع الاستحضار والتكرار ، وهذا المعنى فى غير المرتب أقوى وأتم .

إن سألوا لم لم يختر وزناً وقافية يعتبران عند الشعراء فإنها ألذ من هذا الوزن والقافية؟ قلنا: كونها ألذ يختلف باختلاف الأقوام والأذهان، وعلى التسليم فابداع طورمن الوزن والقافية على لسان حضرة نبينا والتياني وهو أمى آية ظاهرة على نبوته ولي يؤليني ، ولو نزل القرآن على وزن الشعراء وقافيتهم لحسب الكفار أنه هو الشعر المشهور المعروف في العرب ولم يأخذوا من ذلك الحسبان فائدة كما إذا أراد البلغاء من أهل النظم والنثر أن يثبتوا مزيتهم ورجحانهم على المعاصرين على رؤس الأشهاد استنبطوا صناعة غريبة وقالو: هل يستطيع أحد أن يقول شعراً أوغزلاً على هذا النمط، ولو كان إنشاؤهم على الطور على القديم لما ظهرت براعتهم إلاعند المحققين .

# مبحث اهجاز القرآرن

إن سألوا عن إعجاز القرآن : من أى وجه هو ؟ قلنا : المحقق عندنا أنه لوجوه كثيرة : منها الأسلوب البديع ، لأن العرب كانت لهم ميادين معلومة يركضون فيها جواد البلاغة ، ويحرزون قصبات السبق في مسابقة الأقران بالقصائد والخطب والرسائل والمحاورات ، وما كانوا يعرفون أسلوباً غير هذه الأوضاع الأربعة ، ولا يتمكنون من إبداعه ، فإبداع أسلوب غير أساليبهم على لسان حضرته عليه وهو أمي عين الإعجاز .

ومنها الإخبار بالقصص والأحكام والملل السابقة بحيث كان مصدقاً للكتب السابقة بخيث كان مصدقاً للكتب السابقة بغير تعلم .

ومنها الإخبار بأحوال مستقبلة ، فكلما وجد شيء على طبق ذلك الإخبار ظهر إعجاز جديد .

ومنها الدرجة العليا في البلاغة مما ليس مقدراً للبشر ، ونحن لما جئنا بعد العرب الأول ما كنا لنصل إلى كنه ذلك ، ولكن القدر الذي علمناه أن استعال الكلمات والتركيبات العذبة الجزلة مع اللطافة وعدم التكلف في القرآن العظيم أكثر منه في قصائد المتقدمين والمتأخرين ، فإنا لانجد من ذلك فيها قدر مانجده في القرآن ، وهذا أمر ذوقي يتمكن من معرفته المهرة من الشعراء ، وليس للعامة من الناس ذائقة في هذا الأمر .

وأبضاً نعلم من الغرابة فيه أنه يلبس المعانى من أنواع التذكير والمخاصمة فى كل موضع لباساً يناسب أسلوب السورة وتقصر يدالمتطاول عن ذيله ، وإن كان أحد لايفهم هذا الكلام ، فليتأمل إبراد قصص الأنبياء فى سورة "الأعراف" "وهود" "والشعراء" ، ثم لينظر تلك القصص فى "الصافات" ثم فى "الذاريات" ليظهر له الفرق ، وكذلك ذكر تعذيب العصاة وتنعيم المطيعين ، فإنه يذكر فى كل مقام بأسلوب جديد ، ويذكر مخاصمة أهل النار فى كل مقام بصورة على حدة ، والكلام فى هذا يطول .

وأيضا نعلم أنه لايتصور رعاية مقتضى المقام الذى تفصيله فى فن المعانى

والاستعارات والكنايات التي تكفيل بها فن البيان مع رعاية حال المحاطبين الأميين الذين لا يعرفون هذه الصناعات أحسن مما يوجد في القرآن العظيم ، فإن المطلوب ههذا أن يذكر في المحاطبات المعروفة التي يعرفها كل من النياس نكتة وائقة للعامة مرضية عند الحاصة ، وهذا المعنى كالجمع بين النقيضين .

#### يزيدك وجهه حسناً ﴿ إذا ما زدتـه نظراً

ومن جملة وجوه الإعجاز مالايتيسر فهمه لغير المتدبرين في أسرار الشرائع . وذلك أن العلوم الحمسة نفسها تدل على أن القرآن نازل من عند الله لهداية بنى آدم ، كما أن عالم الطب إذا نظر في القسانون (١) ولاحظ تحقيقه وتدقيقه في بيان أسباب الأمراض وعلاماتها ووصف الأدوية لايشك أن المؤلف كامل في صناعة الطب ؛ كذلك إذا علم عالم أسرار الشرائع ما ينبغي إلقاؤه على أفراد الناس في تهذيب النفوس ثم يتأمل في الفنون الجمسة يتحقق أن هذه الفنون قد وقعت موقعها بوجه لايتصور أحسن منه ، والنور يدل بنفسه على نفسه .

<sup>(</sup>۱) القسانون فى الطب للشيخ الرئيس أبى على حدين بن عبد الله ، المعروف "بابن سينا" المتوفى سنة ٤٢٨ه. قال صاحب "إرشاد المقاصد" : هو أجمع الكتب وأبلغها لفظاً وأحسنها تصنيفاً . وبالجملة يحتوى على خلاصة كتب الأقدمين وينفرد بالمباحث العلمية والفوائد الحكية .

وبعض من لاتعمق له فى النظر توهم أن تسميته غير مناسبة ، وأن الشيخ لوعكس التسمية بينه وبين الشفاء لكان أنسب وأصوب. وهذا لجهله بمعناه ، لأن القوانين فى كل علم أقاويل جامعة ينحصر فى القليل منها الكثير من العلم . مصحح .

# الباب الرابع

فى بيان فنون التفسير وحل اختلاف ما وقع فى تفسير الصحابة والتابعين. ليعلم أن المفسرين فرق مختلفة :

جماعة منهم قصدوا روايــة آثار مناسبة للآيات حــديثاً مرفوعاً كان أو موقوفاً ، أو قول تابعي ، أوخبر اسرائيلي ، وهذا مسلك المحدثين .

وفرقــة منهم قصدوا لتأويل آيات الصفات والأسماء، فما لم يكن موافقاً للذهب التنزيه صرفوه عن الظاهر وردوا على المخالفين تعلقهم ببعض الآيات، وهذا طريق المتكلمين.

وقوم استنبطوا أحــكاماً فقهية ؛ وترجيح بعض المجتهدات على بعض ، وأوردوا الحواب عن تمسك المخالف ، وهذا طريق الفقهاء الأصوليين .

وجمع أوضحوا نحو القرآن ولغته ، وأوردوا شو اهد كلام العرب فى كل باب موفورة تامة ، وهذا منصب النحاة اللغويين .

وطائفة يذكرون نكات المعانى والبيان بياناً شافياً فيقضون حق الكلام ، وهذا طريق الأدباء .

ومنهم من يروى قراءات القرآن المأثورة عن الأساتذة ، ولا يترك في هذا الباب دقيقة ، وهذه صفة القراء .

وجماعة يتكلمون بنكات متعلقة بعلم السلوك أو علم الحقائق بأدنى سناسبة ، وهذا مسلك الصوفيين .

وبالجملة الميدان واسع، وكل يقصد تفهيم معنى القرآن . وكل يخوض في فن فينكلم بقدر قوة فصاحته وفهمه ، وبالنظر إلى مذهب أصحابه . ومن ثم كان في التفسير سعة لا يمكن تقريرها . فوجد فيه كتب كثيرة لا يحصرها عدد . و

قصد جماعة معها فتكلموا بالعربية مرة وبالفارسية أخرى ، وتفرقوا من حيث الإختصار والإطناب ، ووسعوا أذيال العلم . وقد حصل للفقير بحمد الله وتوفيقه في كل من هذه الفنون مناسبة ، وأدركت أكثر أصولها وجملة صالحة من فروعها فتحقق لى نوع من الاستقلال والتحقيق في كل باب بوجه بشبه الإجتهاد في الممذهب ، وألتى في الحاطر من بحر الفيض الإلمي فنان أو ثلاثة من فنون التفسير غير الفنون المذكورة ، وإن سألتني عن الحبر الصدق فإني تلميذ القرآن العظم بلاواسطة كما إلى أويسي (١) لروح حضرة الرسالة عليه الذي هو منبع الفتوح، وإني مستفيد من الكعبة الحسناء بلاواسطة كذلك . وكذلك متأثر بالصلاة العظمي بلا واسطة .

ولو أن لى فىكل منبت شعرة لساناً لها استوفيت واجب حمده

ورأيت مما يلزم أن أذكر حرفين أو ثلاثة من كل فن فى هذه الرسالة .

قصل الحديث وما يتعلق بهان الآثار المروية فى الكتب التفسيرية لأهل الحديث وما يتعلق بها من جملة الآثار المروية فى كتب التفسير: بيان سبب النزول، وسبب النزول على قسمين:

الشمسم الأول: أن تقع حادثة يظهر فيها إيمان المؤمنين ونفاق المنافقين كما وقع فى أحد والأحزاب ، أنزل الله تعالى مدح هؤلاء وذم أولئك ليكون فيصلاً بين الفريقين ، وربما يقع فى مئل هذا من التعريض بخصوصيات الحادثة

<sup>(</sup>۱) نسبة إلى أويس بن عامر بن جزء بن مالك القرنى ، من بنى مراد · أحد النساك العباد المتقدمين من التابعين . أصله من اليمن، وأدرك حياة النبي عِلَيْكُونُ ، ولم يره ، فوفد على عمر بن الخطاب وشهد واقعة صفين مع على ، ويرجح الكثيرون أنه قتل فيها . مصحح .

ما يبلغ حد الكثرة فيجب أن يذكر شرح الحادثــة بكلام مختصر ليتضح سوق الكلام على القارئ . الكلام على القارئ .

والقسم الثاني : أن يتم معنى الآية بعمومها من غير احتياج إلى العلم بالحادثـة التي هي سبب النزول والحكم لعموم اللفظ لا لخصوص السبب. وقد ذكر قدماء المفسرين تلك الحادثية بقصد الإحاطية بالآثار المناسبة للآية أوبقصد بيان ما صدق عليه العموم،وليسذكرهذا القسم من الضروريات. وقد تحققعند الفقير أن الصحابة والتابعين كثيراً ماكانوا يقولون : نزلت الآية في كذا وكذا، وكان غرضهم تصوير ما صدقت عليه الآية، وذكر بعض الحوادث التي تشملها الآبـة بعمومها سواء تقدمت القصة أو تأخرت ، إسرائيلياً كان ذلك أو جاهلياً أو إسلامياً ، استوعبت جميع قيود الآية أو بعضها والله أعلم . فعلممن هذا التحقيق أن للإجتهاد في هذا القسم مدخلًا،وللقصص المتعددة هنالك سعة،فمن استحضر هذه النكتة يتمكن من حل ما اختلف من سبب النزول بأدنى عناية . ومن جملة ذلك تفصيلقصة وقع فى نظم القرآن تعريض بأصلها،فيأخذ المفسرون استقصاء القصة من أخبار بني إسرائيل أو من علم السير فيذكرونها بجميع خصوصياتها ، وههنا أيضاً تفصيل ماكان في الآيـة تعريض به ظاهر بحيث يقف هناك العارف باللغـة متفحصاً ، فذكره من وظيفة المفسر ، وما كان خارجاً من هذا الباب مثل ذكر بقرة بني إسرائيل ، أ ذكراً كانت أم أنثى ؟ ومثل بيان كلب أصحاب الكهف،أ أبقع كان أم أحمر؟ فهو تكلف ما لايعنى . وكانت الصحابة رضى الله عنهم يعدون مثل ذلك قبيحاً من قبيل تضييع الأوقات .

وليحفظ ههنا أيضاً نكتنان: الأولى أن الأصل فى هذا الباب إبراد القصص المسموعة بلا تصرف عقل، وربما يتخذ جمع من قدماء المفسرين ذلك التعريض قدوة فيفرضون محملة مناسباً لذلك التعريض ، فيقررونه بصورة الإحمال فيشتبه على المتاخرين ، وكثيراً مايشتبه التقرير على سبيل الإحتال بالتقرير مع الجزم فى كلامهم،

ويذكرون هذا مقام ذاك لأن أساليب التقرير لم تكن منقحة فى ذلك الزمان ، وهذا أمر مجتهد فيه للنظر العقلى فيه مجال، ودائرة قبل ويقال هناك متسعة، فيمكن فيه إرخاء العنان ، ومن حفظ هذه النكتة حكم حكماً فيصلاً فى كثير من مواضع اختلف فيها المفسرون . ويمكن أن يتحقق فى كثير من مناظرات الصحابة أنسه ليس بقول ، وإنما هو تفتيش علمى يعرضه بعض المجتهدين على بعض . والفقير على هذا المحمل يحمل قول ابن عباس رضى الله عنها فى آية: (فامسحوا برؤسكم وأرجلكم إلى الكعبين) : لا أجد فى كتاب الله إلا المسح ، لكنهم أبوا إلاالغسل، فالذى يفهمه الفقير أنه ليس بذهاب إلى وجوب المسح ، وليس فيه جزم بحمل الآية على ركنية المسح ، فالذى تقرر عند ابن عباس رضى الله عنها الغسل ، ولكنهم يقررون هنالك اشكالا ويظهرون احتالا ليعلم بأى وجمه يذكر علماء العصر التطبيق فى هذا التعارض ، وأى مسلك يسلكون . ومن لم يطلع على حقيقة عاورة السلف يظنه قول ابن عباس وبعده مذهباً له ، حاشاه حاشاه .

النكتة الثانية: أن النقل عن بني إسرائيل دسيسة دخلت في ديننا «ولاتصدقوا أهل الكتاب ولاتكذبوهم» قاعدة مقررة ، فلزم أمران:

الأول: أن لا يرتكب النقل عن أهل الكتاب إذا وجد فى سنة نبينا عَلَيْكُوْ بيان لتعريض القرآن مثلاً حين ما وجد لقوله تعالى: (ولقد فتنا سليان وألقينا على كرسيه جسداً ثم أناب) محمل فى السنة النبوية وهو قصة ترك (إن شاء الله) والمؤاخذة عليه فلا يرتكب قصة صخر المارد.

الأمر الثانى: أن الضرورى يتقدر بقدر الضرورة فليكن ذلك ملحوظاً عند التفسير، فلايقع الكلام إلابقدر إقتضاء التعريض ليحصل التصديق بشهادة القرآن، فيكف اللسان عن الزيادة.

وههنا نكتة لطيفة إلى غاية، فلا تغفل عنها، وهي: أنها قد تذكر في القرآن

العظيم قصة فى موضع بالإجهال وفى موضع بالتفصيل كما قال تعالى: (إنى أعلم ما لا تعلمون) ثم قال: (إنى أعلم غيب السهاوات والأرض وأعلم ما تبدون وما كنم تكتمون) فهذه المقولة المتقدمة ذكرت بنوع من التفصيل، فيمكن أن يعلم من التفصيل تفسير الإجهال، وينتقل من الإجهال إلى التفصيل. مثلاً ذكر في "سورة مربم" قصة سيدنا عيسى على نبينا وعليه الصلاة والسلام اجهالاً (ولنجعله آية المناس ورحمة منا وكان أمراً مقضياً)، وفى سورة "آل عمران" تفصيلاً: (ورسولاً إلى بنى إسرائيل أنى قد جئتكم بآية من ربكم — إلى آخره) فنى هذه المقولة بشارة تفصيلية، وتلك المقولة بشارة إجهالية، فن ثم استنبط العبد الضعيف أن معنى الآية: رسولاً إلى بنى اسرائيل مجبراً بأنى قد جئتكم، وهذا كله داخل فى حيز البشارة ليس بمتعلق بمحذوف كما أشار إليه السيوطى حيث قال: فلما بعثه الله قال: الى رسول الله إليكم بأنى قد جئتكم، والله أعلم.

ومن جملة ذلك شرح الغريب وبناؤه على تتبع لغة العرب أو التفطن لسياق الآية وسباقها ، والعلم بمناسبة اللفظ بأجزاء جملة وقع هو فيها، فههنا أيضاً مدخل للعقل وسعة للإختلاف ، لأن الكلمة الواحدة تجيء في لغة العرب لمعان شتى ، مختلفة في تتبع استعال العرب والتفطن لمناسبة السابق واللاحق ، ولهذا اختلفت أقوال الصحابة والتابعين في هذا الباب ، وكل من سلك مسلكاً فينبغي للمنسر المنصف أن يزن شرح الغريب مرتين: في استعال العرب مرة وفي معرفة أقوى الوجوه وأرجحها ومناسبة السابق واللاحق أخرى، فيعلم أي الوجهين أولى وأقعد بعد إحكام المقدمات وتتبع موارد الاستعال وتفحص الآثار .

وقد استنبط الفقير في هـذا الباب ما لا يخبى لطفه إلا على المتعسف غليظ الطبع ، مثلاً : (كتب عليكم القصاص في القتلى) حملته على معنى تكافؤ القتلى واشتراك الإثنين في حكم واحد لئلا يحتاج مفهوم الأنثى بالأنثى إلى مؤنة النسخ ، ولا يرتكب توجيهات تضمحل بأدنى النسخ التفات ، ومثلاً (يسألونك عن

الأهلة) حملته على معنى يسألونك عن الأشهر يعنى أشهر الحج فقال : (هى مواقيت للناس والحج) ومثلاً: (هوالذى أخرج الذين كفروا من أهل الكتاب من ديارهم لأول الحشر) أى لأول جمع الجنود ، لقوله تعالى : (وابعث في المدائن حاشرين) وقوله تعالى : (وحشر لسليان جنوده) وهو أقعد وأنسب بقصة بنى النضير وأقوى في بيان المنة .

ومنها بيان الناسخ والمنسوخ. وينبغى أن يعلم فى هذا المقام نكتتان:

الأولى: أن الصحابة والتابعين كانوا يستعملون النسخ على غير ما اصطلح عليه الأصوليون ، وهوقريب من المعنى اللغوى الذى هو الإزالة ، فمعنى النسخ عندهم إزالة بعض الأوصاف من الآية المتقدمة بآية متأخرة ، إما لإنهاء مدة العمل ، وإما صرف الكلام عن المعنى المتبادر ، وإما بيان إقحام قيد من القيود ، وكذلك تخصيص عام أو بيان فارق بين المنصوص ، والـذى يقاس عليه ظاهراً وما أشبه ذلك ، وهذا الباب واسع ؛ وللعقل هنالك جولان ، وللإختلاف مجال ، ولهذا أوصلوا عدد الآيات المنسوخة إلى خمسائة .

والثانية: أن النسخ بالمعنى الإصطلاحى الأصل فى بيانه معرفة التاريخ، ولكنهم ربما يجعلون إجماع السلف الصالح أو اتفاق جمهور العلماء علامة للنسخ فيقولون به ، وارتكب ذلك كثير من الفقهاء ، ويمكن أن يكون ما صدقت عليه الآبة غير ما صدق عليه الإجماع . وبالجملة فإن تتبع الآثار المنبئة عن النسخ يفنى عمراً كثيراً ، وفي الوصول إلى عمق الكلام صعوبة . وللمحدثين أشياء خارجة عن هذه الأقسام يوردونها أيضاً كمناظرة الصحابة في مسئلة ، والإستشهاد بهذه الآبة ، أو تمثيلهم بذكر هذه الآبة أو تلاوة حضرته علي المنافئ ، وطريق التلفظ بالنقل عنه علي أوالصحابة .

# فصل فيما بقى من لطائف هذا الباب

من جملة ذلك استنباط الأحكام، وهذا الباب متسع جداً. وللعقل في الإطلاع على الفحاوى والإيماءات ميدان واسع واختلاف كلى، وقد ألهم الفقير حصر الاستنباط في عشرة أقسام، وترتيب تلك الأقسام وتلك المقالة ميزان عظيم لوزن كثير من الأحكام المستنبطة (١).

ومنها التوجيه ، وهوفن كثير الشعب ، يستعمله الشراح فى شرح المتون ، ويحصل به امتحان ذكائهم ، ويظهر به تباين مراتبهم . وقد تكلم الصحابة بزالته فى توجيه القرآن مع عدم تنقيح قو انين التوجيه فى ذلك العصر ، وأكثروا الكلام فيه ، وحقيقة التوجيه أنه إن وقع فى كلام المصنف صعوبة فهم توقف الشارح حتى يحل تلك الصعوبة ، ولما كانت أذهان قراء الكتاب ليست فى مرتبة واحدة لم يكن التوجيه أيضاً فى مرتبة واحدة ، فالتوجيه بالنسبة إلى المبتدئين غير التوجيه بالنسبة إلى المبتدئين غير التوجيه والمبتدئ غافل عنها ، إذ لا يقدر أن يحيط بذلك ، وكثير من الكلام يستصعبه المبتدئ ولا يحصل فى ذهن المنتهى شئ من الصعوبة هنالك ، فأما من أحاط بجوانب الأذهان فينزل إلى حال الجمهور ويتكلم بحسب أذهانهم .

فعمدة التوجيه في آيات المخاصمة تحرير ممذاهب الفرق من الحصوم، وتنقيح وجه الإلزام. والعمدة في آيات الأحكام تصوير صور المسئلة، وذكر فوائد القيود من الإحتراز وغيره. والعمدة في آيات التذكير بآلاء الله تصوير تلك النعم وبيان مواضعها الجزئيسة. والعمدة في آيات التذكير بأيام الله بيان ترتيب بعض القصص على بعض، وإيفاء حق تعريض يوجد في سرد القصة.

<sup>(</sup>١) قد استوعب المصنف \_ رحمه الله تعالى \_ الكلام على الإستنباط فى المبحث السابع من "حجة الله البالغة" ، مصحح .

والعمدة فى التذكير بالموت وما بغده تصوير تلك الصور وتقرير تلك الحالات.

ومن فنون التوجيه تقريب ماكان بعيداً عن الفهم لعدهم الألفة ، وقطع المعارضة فيا بين الدليلين ، أو فيما بين التعريضين ، أوفيما بين المعقول والمنقول ، والتفريق بين الملتبسين ، والتطبيق بين المختلفين ، وبيان صدق وعد أشير إليه ، وبيان كيفية عمله عَلَيْتِهِ بما أمر به في القرآن العظيم . وبالجملة فالتوجيه في تفسير الصحابة كثير ولا يقضى حق المقام حتى يبين وجه الصعوبة مفصلاً ثم يتكلم في حل الصعوبة بالتفصيل ، ثم يزن الأقوال .

وما يفعله المتكلمون من الغلو فى تأويل المتشابهات وبيان حقيقة الصفات فهو بعيد عن مذهبى ، فإن مذهبى مذهب مالك والثورى وابن المبارك وسائر القدماء ، وذلك هو الإمرار من المتشابهات على الظواهر ، وترك الحوض فى التأويل والنزاع فى الأحكام المستنبطة، وأحكام مذهب مخصوص ، وطرح غير ذلك من الأوضاع ، والإحتيال لدفع الدلائل القرآنية غير صحيح عندى . وأخاف أن يكون ذلك من قبيل التدارؤ بالقرآن ، وإنما اللازم أن يطلب مدلول الآيات ، ويتخذ مدلول الآية مذهباً أى ذاهب ذهب إليه موافقاً كان أو مخالفاً ، وأما لغة القرآن فينبغى أخذها من استعال العرب الأول ، وليكن الإعتاد الكلى على آثار الصحابة والتابعين .

وقـد وقع فی نحو القرآن خلل عجیب . وذلك أن جماعة منهم اختاروا مذهب سیبویه (۱) ، وما لم یوافقه فهم یؤولونه وإن كان تأویلاً بعیداً ، وهذا

<sup>(</sup>۱) أبو بشر ، عمرو بن عنمان ، المقلب سيبويه، إمام النحاة ، وأول من بسط علم النحو . ولد فى إحدى قرى شيراز ، وقدم البصرة ، فلزم الحليل ابن أحمد ، ففاقه . وصنف كتابه المسمى : "كتاب سيبويه" فى النحو ، لم يصنع قبله ولا بعده مثله . ورحل إلى بغداد فناظر الكسائى ، وأجازه

عندى غير صحيح ، فينبغى انباع الأقوى وماكان أوفق للسياق والسباق ، سواء كان مذهب سيبويه أومذهب الفراء (١) . وقد قال عثمان بن عفان بنالله فى مثل : (والمقيمين الصلاة والمؤتون الزكاة) ستقيمها العرب بألسنتها .

وتحقيق هدنه الكلمة عند الفقير : أن مخالفة المحاورة المشهورة وكثيراً ما يتفق للعرب الأول أن يجرى على ألسنتهم فى أثناء الخطب والمحاورات ما يخالف القاعدة المشهورة ، وحيث نزل القرآن بلغة العرب الأول فلا عجب أن تقع الياء أحياناً فى موضع الواو ، أو يرد المفرد فى مقام التثنيـة ، أو المـؤنث فى مقام المذكر ، فالمحقق أن يفسر : (والمقيمين الصلاة) بمعنى المرفوع ، والله أعلم .

وأما المعانى والبيان فهو علم حادث بعدد انقراض الصحابة والتابعين ، فمايفهم منه فى عرف جمهور العرب فهو على الرأس والعين ، وما كان من أمر خى لايدركه إلا المتعمقون من أهل الفن فلا نسلم أن يكون مطلوباً فى القرآن .

وأما إشارات الصوفية واعتباراتهم فليست فى الحقيقة من فن التفسير ، وإنما يظهر على قلب السالك عند اسمّاع القرآن أشياء ، وتتولد له فى نظم القرآن .

الرشيد بعشرة آلاف درهم ، وعاد إلى الإهواز ، فتوفى فيها سنة ١٨٠ه . وكانت فى لسانه حبسة . مصحح .

<sup>(</sup>۱) يحيى بن زياد بن عبد الله بن منظور الأسلمى الديلمى ، أبو زكرياء ، المعروف بالفراء ، إمام الكوفيين وأعلمهم بالنحو واللغة وفنون الأدب ، كان يقال: الفراء أمير المؤمنين فى النحو . ومن كلام ثعلب: لولا الفراء ما كانت اللغة . ولد بالكوفة ، وانتقل إلى بغداد ، فاتصل بالمأمون ، فأقام أكثر أيامه بها ، وتوفى فى طريق مكة سنة ۲۰۷ ه . وكان مع تقدمه فى اللغة فقيها متكلماً عالماً بأيام العرب وأخبارها ، عارفاً بالنجوم والطب ، يميل إلى الإعتزال . مصحح .

ومثل ما يتصف به السالك من حالة أو معرفة حصلت له كمثل من سمع من العشاق قصة ليلي والمجنون ، فتذكر معشوقة له فيستحضر ما كان من المعاملة بينه وبين محبوبته . وههنا فائدة مهمة ينبغى الإطلاع عليها ، وهي : أن حضرته عليها فن الإعتبار معتبراً وسلك ذلك الطريق لتكون سنة لعلماء الأمة ، ويكون ذلك فتحا لباب ما وهب لهم من العلوم كآية : (فأما من أعطى واتنى) قرأها فى مسئلة القدر بالتمثيل ، وإن كان منطوق الآية أن من عمل هذه الأعمال نهديه إلى طريق الجنة والنعيم ومن عمن بضدها نفتح له طريق النار والتعذيب ، ولكن يمكن أن يعلم بطريق الإعتبار أن كل واحد خلق لحالة تجرى عليه تلك الحالة من حيث يدرى أو لا يدرى، فبهذا الإعتبار وقع لهذه الآية ارتباط بمسئلة القدر . وكذلك آية : (ونفس وماسواها) فنطوقها أنه اطلع على البر والإثم ، ولكن بين خلق الصورة العلمية بالبر والإثم اجمالاً فى وقت نفخ الروح مشابهة ، فيمكن الإستشهاد بهذه المسئلة بالإعتبار ،

### (فصل)

غريب القرآن الذي ذكر في الحديث بمزيد الإهمام وخصص ببيان الفصل أنواع: فالغريب في فن التـذكير بآلاء الله هي آية جامعة ، الحملة عظيمة من صفات الحق عزوجل ، مثل آية الكرسي ، وسورة الإخلاص ، وآخر سورة الحشر ، وأول سورة المؤمن .

والغريب في فن التذكير بأيام الله هي آية يبين فيها قصة قليلة الذكر ، أوقصة معلومة يجاء فيها بمزيد تفصيل ، أو قصة عظيمة الفائدة تكون محل الإعتبارات الكثيرة. ولهذا قال النبي عَلَيْكَ في قصة موسى وخضر عليهما السلام : وتمنيت لوكان موسى صبر مع الحضر حتى أن ذكر الله تعالى من قصتها عليناه . والغريب في فن التذكير بالموت وما بعده هي آية تكون جامعة الأحوال

القيامة مثلاً ، ولهذا جاء في جديث الذي يريد كأنه يرى القيامة بعينه : •قل له : اقرأ سورة إذا الشمس كورت. .

والغريب فى فن الأحكام هى آية تكون مشتملة على بيان حدود وتعيين وضع خاص ، مثل تعيين مائــة جلدة فى حــد الزنا ، وتعيين ثلاث حيض ، أو ثلاثة أطهار فى عدة المطلقة ، وتعيين أنصباء المواريث .

والغرب فى فن المخاصمة هى آية يقع فيها سوق الجواب بنهج غربب يقطع الشبهة بأبلغ وجه ، أو يقرن بيان حال هذا الفريق بمثل واضح ، (كمثل الذى استوقد ناراً) وهكذا بيان شناعة عبادة الأصنام، والفرق بين مرتبة الحالق والمخلوق والمالك والمملوك بأمثلة عجيبة، أوبيان إحباط أعمال أهل الرياء والسمعة بأبلغ وجه .

وغرائب القرآن لبست بمحصورة فى أبواب مذكورة ، فأحباناً يكون غريباً من جهة بلاغة الكلام وإيناق أسلوبه مثل سورة الرحمن ، ولهذا سميت فى الحديث بعروس القرآن ، وأحياناً يكون غريباً من جهة تصوير صورة سعيسه وشتى ، وجاء فى الحديث : «لكل آية ظهر وبطن (١) ولكل حد مطلع ، فليعلم أن ظهر هذه العلوم الحمسة شئ يكون مدلول الكلام ومنطوقة ، والبطن فى تذكير آلاء الله تفكر فى الآلاء ومراقبة الحق . وفى التذكير بأيام الله معرفة مناط اللمح والذم والثواب والعذاب من تلك القصص وقبول النصيحة . وفى التذكير بالجنة والنار ظهور الخوف والرجاء ، وجعل تلك الأمور رأى العين ، وفى آيات بالجنة والنار ظهور الخوف والرجاء ، وجعل تلك الأمور رأى العين ، وفى آيات الأحكام استنباط الأحكام الخفية بالفحاوى والإيماءات . وفى محاجة الفرق الضالة

<sup>(</sup>۱) المراد من الظاهر الألفاظ ، ومن الباطن المعنى . وليس بمكن أن يخالف الباطن الطاهر كما يزعم بعض الناس أن للقرآن ظاهراً يعمل به العامــة وباطناً يعمل به الخاصة، فإن في مثل هؤلاء نزل قول الله تعالى : (جعلوا القرآن عضين) ، والله الهادى إلى سواء السبيل .

معرفة أصل تلك القبائح وإلحاق مثلها بها . ومطلع الظهر معرفة لسان العرب ومعرفة الآثار المتعلقة بفن التفسير ، ومطلع البطن لطف الذهن واستقامة الفهم بنور الباطن وحالة السكينة ، والله أعلم .

### فائدة جليلة

من العلوم الوهبية في علم التفسير التي أشرنا إليها تأويل قصص الأنبياء عليهم السلام. وللفقير في هذا الفن رسالة مساة: بـ"تأويل الأحايث" والمراد من التأويل هو أن يكون لكل قصة وقعت مبدأ من استعداد الرسول وقومه، ومن التدبير الذي أراد الله سبحانه وتعالى في ذلك الوقت ، وكأنه أشار إلى هذا المعنى في آية : (و يعلمك من تأويل الأحاديث) .

ومن العلوم الوهبية تنقيح العلوم الخمسة التي هي منطوق القرآن العظيم ، مرمن ذلك الباب جملة في أول الرسالة فراجعه .

ومن العلوم الوهبية ترجمته باللسان الفارسى على وجه مشابه للعربى فى قدر الكلام والتخصيص والتعميم وغيرها أثبتناها فى: "فتح الرحمن فى ترجمة القرآن"، وإن كنا تركنا هذا الشرط فى بعض مواضع بسبب خوف عدم فهم الناظرين بدون التفصيل.

ومن العلوم الوهبية علم خواص القرآن ، وقد تكلم جماعة فى خواص القرآن على وجهين : وجه كالدعاء ووجه كالسحر ، أستغفر الله منه . ولهذا الفقير فتحوا باباً خارجاً من المنقول ، ووضعوا فى حجرى مرة واحدة جميع الأساء الحسنى والآيات العظمى والأدعية المباركة ، وقالوا : خذ هذه عطيتنا فى التصريف ، ولكن كل آية واسم ودعاء مشروط بشروط لاتدخل فى القاعدة بل قاعدتها انتظار عالم الغيب كما يكون فى حالة الإستخارة ينتظر حتى بأى آية أو اسم يشار اليه من عالم الغيب، ويقرأ تلك الآية والإسم على طريقة من طرق مقررة عند أهل هذا الفن .

# بتماليالجالجين

قال المستكنى بكفاية الله العبد المدعو بمحمد اعزاز العلى الأمروهى : لما كانت الرسالة المساة : بـ " الفوزالكبير " للمحدث الدهلوى قدس الله سره نادرة لم يسمح الزمان بمثلها ، ترجمها بعض العلماء بالعربية وبعضهم بالهندية ، والعجب كل العجب أن مبحث المقطعات القرآنية ترك في كل من الترجمتين ، فأردت أن ألحقه في أواخر هذه الرسالة الغراء ليكون مفيداً للعلماء ومفيضاً على الكملاء ، وما أردت إلا إحياء ما كاد يموت، وإبقاء ما خيف عليه أن يفوت ، والله ولى أمره وهو العزيز الرحم .

### نعــــل

من العلوم التى أنعم الله بها على هذا العبد الضعيف: علم انكشف به الغطاء عن المقطعات القرآنية ، ولا بد فى بيانه من تمهيد مقدمة ، فاعلم أن لكل واحد من حروف التهجى التى بها تتألف كلات العرب معنى بسيطاً ، لا يمكن التعبير عنه إلا بإشارة لطيفة غامضة ، ومن ههنا مايشاهد أن كثيراً من المواد المتقاربة إما متفقة معنى أو متقاربة ، كما ذكر الأذكياء من الأدباء من أن كل كلمة أولاها نون وثانبتها فاء تدل على معنى الحروج بوجه من الوجوه مثل: نفر ، ونفث ، ونفخ بنخ ونفق ونفذ ، ونفذ ، وكذا كل كلمة أولاها فاء وثانيتها لام تدل على معنى الشق والفتح مثل: فاق، وفلح ، وفلج ، وفلج ، وفلذ ، وفلح ، وفلا ، وفلح ، وفلا ، وفلح ، وفلا ، وفلح ، وفلا ، وفلح ، وفلا ، و

#### Marfat.com

أن العرب كثيراً ما ينطقون بكلمة على وجوه شتى، بتبديل حروف متقاربة مثل دق ، ودك ، ولج ، ولز . والحاصل أن ما قلناه له شواهد لاتحصى ، وما أردنا ههنا إلا التنبيه ، وهذا كلِه لغة عربية وإن لم تدركها العرب العرباء ، ولم تبلغ إلى كنهها النحاة ، وهـــذا كما أن مفهوم تعريف الجنس والتراكيب المخصوصة إن سألت عنها العرب لم يتمكنوا من بيان حقيقتها مع كونهم مستعملين لهـا ، والناطقين بها ، ثم إن المدققين في كلام العرب ليسوا كأسنان المشط ، فبعضهم أذكى ذهناً من بعض ، ثم ترى جمعاً من المفلقين السحرة أوضيحوا معنى لم يدركه آخرون ، وهذا العلم أيضاً من لغاتهم العربية ، لكن يدكثير بمن غاص هــذا البحر الزخار المواج لم تصل إلى تنقيح هذا المفهوم الغامض ، فاعلم أن المقطعات من أوائل السور أعلامها تدل بمعانيها المجملة على ما اشتملت السورة عليسه مفصلة ، كتسمية أرباب التصانيف والتآليف مصنفاتهم ومؤلفاتهم ، بحيث يدل علم الكتاب على حقيقة ما فيه من المعانى عند ذهن السامع ، كما إن البخارى سمى جامعه: بـ "الجامع الصحيخ المسند في حديث رسول الله عَلَيْلَةٍ "، فمعنى (الم) (١). الغيب الغير المتعين بالنسبة إلى عالم الشهادة المتـدنسة ، فإن الهمزة والهاء كلتيهما تدل على الغيب ، إلا أن الهاء غيب هذا العالم والهمزة غيب العالم المجرد ، ومن . ههنا إطلاقهم كلمة: "أو" "أم" وقت الإستفهام ، ووقت العطف "أو"، فإن الأمر المستفهم عنه أمر منتشر ، وهو غيب بالنسبة إلى المتعين ، وكنذا المتردد فيه غيب ، والهمزة تزاد في أوائل الأمر لتدل على معنى تخيل في ذهن المتكلم ، وتفصيله موكول إلى مادته ، واختاروا في الضائر الهاء فإنـــه غيب هذا العالم ، وحصل المتعين إحمال فى الجملة ، واللام تــدل على معنى التعين ، ومن ههنا (١) ألم ، معناه غيب ، تعين في المتدنس ، كني به عن الآيات والعادات

<sup>(</sup>۱) الم ، معناه غيب ، تعين في المتدنس ، كني به عن الآيات والعادات والأعمال وبدعات الأخلاق من حيث ما تعين فيها تشريع أو تحقيق قلسي . "الخير الكثير" للمؤلف .

زيادتهم اللام وقت التعريف ، والميم من حيث إجتاع الشفتين عنـد التكلم بها تـــدل على الهيولى المتدنسة التي اجتمعت فيها حقائق شتى وتقيدت وآلت من الفضاء المجرد إلى محبس التقيد والتخيز .

فالحاصل أن "الم" كناية عن الفيض المجرد الذى تقيد في عالم التميز والتحيز، وتعين بحسب عاداتهم وعلومهم، وصادم قسوة قلوبهم بالتذكير، وصادم أقوالهم الفاسدة وأعمالهم الكاسدة بالمحاجة وتحديد البر والإثم، والسورة بمامها تفصيل هذا الإجال وإيضاح هذا الإبهام. و(الر) (١) الم، إلا أن الراء التي فيه دالة على البردد، فتدل على غيب تعين وتدنس مرة أخرى، وكذلك الميم مع الراء كما في (المر) تشير إلى الغيوب المتعينة المتدنسة مرة بعد مرة، وهذا كناية عن العلوم التي صادمت قبائح بني آدم مضادمة بعد مصادمة، وذلك يتحقق بما يتلي في هذه السورة من قصص الأنبياء ومقالاتهم مرة بعد مرة بالأسئلة والجوابات المتكررة. والطاء والصاد (٢) تدلان على حركة الإرتفاع من العالم المتدنس إلى العالم العلوى، لكن الطاء تدل على عظم ذلك المتحرك وفخامته، مع تلوثه وتدنسه، والصاد على صفائه ولطافته، والسين تدل على السريان والتلاشي وانتشاره في الآفاق كلها، فـ (طه) (٣)

<sup>(</sup>۱) الر ، معناه غيب تعين فى التخليط تعيناً متردداً غير متحجر ، كنى به من مقامات الأنبياء من حيث أنها مصادمة للشرور الدلاسية مرة بعد أخرى ، "الحير الكثير".

 <sup>(</sup>۲) ص ، مقام قدسى اتترب بالله قرباً قدسياً من حيث أنه عائد إليه ، كنى
 به عن الأنبياء وعلومهم التي هي بحسب وجاهتهم ، "الخير الكثير" .

<sup>(</sup>٣) طه ، معناه تنزه كل التنزه ، زل في غيب هذا العالم التخليطي ، كني به عن أحكام الأساء المتجددة من حيث أنها كيف نزلت في المدارك الإنسانية ، "الحير الكثبر".

منازل الأنبياء التي هي آثار توجههم إلى العالم العلوي ، بحيث تتكون لهم صورة غيبية في هذا العالم بالبيان الإجالى ، وذكرهم في الكتب ، ومثله (طسم) (١) منازل الأنبياء التي هي آثار حركاتهم الفوقية حتى سرت في العالم المتدنس ، و انترت في الآفاق ، والحاء معناه ما ذكرنا من معنى الهاء إلا أنه إذا استصحب التشعشع والظهور والتميز يعبر عن هذه المعانى بالحاء ، فعنى : (حم) (٢) إجال نوراني متشعشع اتصل بما تخصص به العالم المتدنس من العقائد الباطلة والأعمال الفاسدة ، وهو كناية عن رد أقوالهم وظهور الحق في الشبهات والمناظرات وما ألفوه من العادات ، والعين تدل على التعين والظهور المتشعشع ، والقاف مثل الميم، تدل على هذا العالم لكن من جهة القوة والشدة ، والميم من جهة اجتماع الصور الميم و تراكمها ، ف (عستى) (٣) معناه : حق متشعشع سرى في العالم المتدنس ، و النون) (٤) عبارة عن نور يسرى وينتشر ظلمة كمثل هيأة قبيل الصبح الصادق

<sup>(</sup>۱) طسم ، معناه تنزه حق التنزه سرى سرياناً تنزيهياً في عالم التخليط ، كنى به عن الأسماء المتجددة وأحكامها التي هي حق بحسب سريانها القدسي في العالم الدنسي وعلومها التي تفيدها بحسب سريانها القدسي . " الحير الكثير " .

<sup>(</sup>٢) حم ، معناه غيب ظهر في المتدنس، كني به عن أقوال الكفرة وعقايدهم متصعدة إلى النحقيق في موطن الوحى والوعظ بالترهيب والترغيب و التشنيع والتنويه من حيث أنه حق نزل في التخليط قامعاً له وفاكاً لنظامه "الحير الكثير".

 <sup>(</sup>٣) عسق ، معناه : الظهور المتشعشع السارى في هذا العالم المتدنس المتحجر.
 "الخير الكثير".

<sup>(</sup>٤) ن ، معناه نور في ظلمة، كني به أيضاً عن الوعظ. " الخير الكثير " .

أو عند غروب الشمس ، والباء كذلك إلا أن ما تدل عليه الباء من النور أقل مما تدل عليه النون ، وكذا ما تدل عليه الباء من التعبن أقل مما تدل عليه الهاء ، فريس) (١) رمز إلى معان منتشرة في العالم ، و(ص) هيأة حدثت جبلة وكسباً عند توجه الأنبياء إلى ربهم ، و(ق) (٢) كناية عن قوة وشدة ، وكره تعبن في هذا العالم كما يقال: "مرى قصدى هيأة حدثت في هذا العالم من حيث الكسر و المصادمة" ، والكاف مثل القاف ، إلا أن معنى القوة أقل فيها منه في القاف ، فعنى : (كهيعص) عالم متدنس ذو ظلمة تعين فيه بعض العلوم المتشعشعة وغيرها للرجوع إلى ربهم الأعلى (٣) . وبالجملة ألقيت في روعي معاني هذه المقطعات على طريق ذوق . ولا يمكن أن توضح هذه المعاني الإجالية بتقرير أوضح مما أثينا به من الكلمات . وهذه الكلمات غير وافية كنه ما أردنا بيانه ، بل متباينة من وجه دون وجه ، والله أعلم بالصواب .

<sup>(</sup>۱) يس ، معناه شي متردد بين الظهور والخفاء سار في العالم ، كني به عن أحكام الإسم المتجدد وعلومه . " الحير الكثير" .

 <sup>(</sup>۲) ق ، معناه قباحات متحجرة قوبلت بها قوة قدسية ، كنى به عن الوعظ
 والآيات والنصائح. "الخير الكثير".

<sup>(</sup>٣) واعلمن أن هذه المقطعات أساء كلية للسور بحسب مضامينها ، وعسى أن يتحد مفهومان في أمر ويتغايران بالإعتبار ، كقصة الأنبياء ، يدخل تارة في الوعظ وتارة في مقاماتهم وتارة في الآبات ، وكذلك المعاد وغيره ، وإن سليقة الإسم المتجدد في إبداع المضامين والأساليب له شبهان : شبه بالإتفاقيات ، وهذا طبائع المقامات الفرائضية قاطبة ، وشبه بسليقة الكاتب حيث تعين في نفسه رسالة مدحية ، مثلاً قافيته كذا وكذا ، وأسلوبه كذا وكذا ، وذلك لما أشرنا إليه من أن القرآن استوطن ذروة السنام في المواطن النسمية ، فندبر . "الخير الكثير" .

## SHINKE HARRING STATE

### الباب الخامس

[هذه تكملة كتاب: "الفوز الكبير " المساة : بـ"فتح الحبير "]

الحمد لله الذي أنزل القرآن شفاء ورحمة للمؤمنين ، وألهم الصحابة والتابعين وسائر علماء الدين أن يعتنوا يتفسير غرائبه وبيان أسباب نزوله ، لتتم النعمة ، وتكمل الرحمة وتتضح معالم اليقين ، وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبسه والتابعين لهم بإحسان أجمعين .

(أها وعلى) و فيقول العبد الضعيف ولى الله بن عبد الرحيم عاملها الله تعالى بفضله العظيم : هذه جملة من شرح غريب القرآن من آثار حبر هيذه الأمة عبد الله بن عباس رضى الله عنها ، سلكت فيها طريق ابن أبي طلحة يناليني ، وكملتها من طريق الضحاك عنه ، كما فعل ذلك شبخ مشايخنا الإمام الجليل جلال الدين السيوطى فى كتابه: "الإتقان" ، أعلى الله درجته فى الجنان ، ورأيت بعض الغريب غير مفسر فى تينك الطريقين ، فكملته من طريق نافع بن الأزرق عنه ، ولما ذكره البخارى فى "صحيحه" ، فإنه أصح ما يروى فى هذا الباب ، ثم بغير ذلك مما ذكره الثقات من أهل النقل ، وقليل ما هو ، وجعت مع ذلك ما يحتاج إليه المفسر من أسباب النزول منتخباً له من أصح تفاسير المحدثين الكرام ، عني : "تفسير البخارى" و"الترمذى" و"الحاكم" أعلى الله منازلهم فى دارالسلام ، فجاءت بحمد الله رسالة مفيدة فى بابها، عدة نافعة لمن أراد أن يقتحم فى عبابها ،

(وسميتها): "فتح الحبير بما لابد من حفظه فى علم التفسير"، والحمد لله أولاً والحراً وباطناً وظاهراً.

# من سورة الفاتحة

(الحمد لله) الشكر لله ، (رب العالمين) مالك المخلوقات كلها ، (الرحم الرحم) إسمان من الرحمة ، (مالك يوم الدين) قاضى يوم الجزاء ، (إياك نعبد) خصك بالعبادة ونقصدك ، (وإياك نستعين) نسألك بطلب المعونة ، (الصراط المستقيم) كناب الله ، و قيل : رسول الله عليه وصاحباه ، (صراط المنت انعمت عليهم) بالمداية ، وهم الأنبياء والصلحاء ، (غير المغضوب عليهم) وهم قوم موسى وعيسى ، لأنهم غيروا نعم الله عزوجل ، قال رسول الله عليهم ، والنصارى ضلال .

### من سورة البقرة

(لاريب فيه) لاشك فيه ، (خيم الله على قلوبهم) طبع الله عليها ، (يؤمنون) يصدقون ، (للمتقين) للمؤمنين الذين يتقون الشرك ويعملون بطاعيى ، (ويقيمون الصلاة) يتمون الركوع والسجود والتلاوة والخشوع والإقبال علينا فيها ويديمونها ، (مرض) نفاق وشك ، (ومن الناس من يقول) نزلت في المنافقين، أظهروا كلمة الإيمان في الكفر، فني الله عنهم الإيمان بقوله : وماهم بمؤمنين ، (مخادعون الله) بإظهار غيرماهم عليه ، (وما مخدعون إلا أنفسهم) بالكفر وتعويق الناس عن الإيمان ، (وإذاخلوا) انصرفوا ، (إلى شياطينهم) كبرائهم ، (عداب أليم) لكرائهم ، (عداب أليم) نكال مرجع ، (يكذبون) يبدلون ومحرفون ، (السفهاء) الجهال ، (في طغيانهم) كفرهم ، (يعمهون) يمادون ، وقيال ، يلعبون ويترددون ، (وقودها الناس والحجارة) حجارة من كبريت خلقها الله عنده كيف شاء ، (إني جاعل في والحجارة) حجارة من كبريت خلقها الله عنده كيف شاء ، (إني جاعل في

الأرض خليفة) قد كان في الأرض قبل أن يخلق آدم بألني عام بنوا لجان فأفسدوا فى الأرض فبعث الله جنوداً من الملائكة فضربوهم حتى ألحقوهم بجزائر البحر ؛ فقالت الملائكة : أنجعل فيها من يفسد فيها كما فعل الجن ، (ونقدس لك) التقديس التطهير ، (رغداً) واسعاً ، (وأتوابه متشابها) يشبه بعضه بعضاً ونختلف فى الطعم ، وذلك أبلغ فى باب العجب ، (خالدون) باقون لايخرجون منها ، (ولاتلبسوا) تخلطوا ، (أنفسهم يظلمون) يضرون ، (وقولوا حطـــة) قيل لبني اسرائيل: قولوا حطة،قالوا: حبة في شعرة، (وفي ذلكم بلاء) نعمة ، (إلى بارثكم) خالقكم، (و فومها) حنطتها ، (المن) الصمغة ، (والسلوى) الطير، (خاسئين) ذليلن، (وباۋا) انقلبوا ، (نكالا ً) عقوبة ، (لمابين يديها) من بعدهم ، (وما خلفها) الذين بقوامعهم ، (وموعظة) تذكرة ، (لافارض) هرمة ، (عوان) نصف بين البكر والهرمة ، ( فاقع ) صاف ، ( لاذلول ) لم يذلها العمل ، ( تثير الأرض ) تحرثها ، (مسلمة) من العيوب ، (لاشية) لابياض ، (فادارأتم) اختلفتم ، ( بما فتح الله عليكم ) بما أكرمكم به ، ( بروح القدس ) الإسم الذي كان عيسي عليه السلام يحيى به الموتى ، (يستفتحون) يستنصرون ، (على الذين كفروا) بحق محمد النبي الأمي الذي وعـدتنا أن تخرجــه لنا في آخر الزمان إلى نصرتنا عليهم فهزموا غطفان ، (الأماني) الأحاديث ، (قلوبنا غلف) في غطاء ، (بشيما اشتروا بــه أنفسهم) باعوا نصيبهم من الآخرة بطمع اليسير من الدنيا ، (بود أحدهم لويعمر) قول الأعاجم إذا عطس أحدهم : "ده هزار سال بزى ، وهزار سال نو روز ومهرجان بخور"، (راعنا) من الرعونـــة، كانوا إذا أرادوا أن يحبقوا إنساناً قالوا : راعنا ، (ما ننسخ) نبدل ، (أو ننسها) نتركها فلانبدلها ، (قانتون) مطيعون وقيل مقرون ، (فثم وجه الله) نزلت في التطوع على الدابة وقبل: في تحرى القبلة في الليلة المظلمة ، (وإذا ابتلى ابر اهيم ربه بكلمات)

ابتلاه بطهارة خمس في الرأس وخمس في الجسد ، وهي خصال الفطرة ، (مثابة) يثوبون إليه ثم يرجعون ، (القواعد) أساس البيت ، (حنيفاً) ماثلاً ، (صبغة الله) دينه ، (أتحاجوننا) تخاصموننا ، (شطره) نحوه ﷺ إلى بيت المقدس ستة عشر شهراً أو سبعة عشر شهراً ، وكان يعجبه أن تكون قبلته قبل البيت فحولت القبلة ومات قبل أن تحول رجال لم يدروا ما يقولون فيهم ، فأنزل الله وما كان الله ليضيع إيمانكم ، ( لتكونوا شهداء ) قال رسول الله عِلْمَالِيُّهِ: يدعى بنوح فيقال: هل بلغت ؟ فيقول : نعم ، فيدعى قومه فيقولون: ما أتانا من نذير ، فيقال : من شهودك ؟ فيقول : محمد وأمته ، فيؤتى بكم فتشهدون ، (شعائر ) علامات واحدها شعيرة ، (فلاجناح) فلاحرج ، إنماقيل فلاجناح لأن قوماً كانوا يتحرجون آن يطوفوا بين الصفا والمروة ، وإلا فهو واجب ؛ (ينظرون) يؤخرون ، (خطوات الشيطان) عمله ، (ألفينا) وجدنا ، (أهل به لغير الله) ذبح للطاغوت ، ( ابن السبيل) الضعيف الذي نزل بالمسلمين ؛ ( إن نرك خيراً ) مالاً ، (جنفاً) جوراً وميلاً في الوصية ، (البأساء) الفقر ، (الضراء) المرض ، (عني) ترك، (وعلى الذين يطبقونه فدية) هي منسوخة،وقبل محكمة للشيخ الكبير والمرأة الكبيرة، ولما نزل صوم رمضان كانوا لا يقربون النساء رمضان كله ، وكان رجال يخونون أنفسهم فنزلت: أحل لكم ليلة الصيام الرفث، (الخيط الأبيض من الخيط الأسود) بياض النهار من سواد الليل ، وهو الصبح إذا انفلق ، كان رجال إذا أرادوا الصوم ربط أحدهم في رجلـه خيطاً أبيض وخيطاً أسود ، فأنزل الله تعالى: "من الفجر "، (العاكف) المقيم ، (التهلكة) والهلاك واحد، قال بعض الأنصار لبعض: إن أموالنا قد ضاعت وإن الله أعز الإسلام وكثر ناصريه فلو أقمنا في أموالنا ، فنزلت : "ولاتلقوا بأيديكم إلى التهاكة" ، الإقامة على الأموال وترك الغزوات ، أو قيل : نزلت في النفقة يعني الإسراف فيها ، ( ثقفتموهم ) وجـدتموهم ، (لاتكون فتنة) شرك، كانوا إذا أحرموا في الجاهلية أتوا البيوت من ظهورها ،

فأنزل الله تعالى : وليس البر بأن تأتوا البيوت الآية ( فمن كان منكم مريضاً أو يه أذى ) نزلت فى كعب بن عجرة ، كانت عكاظ ومجنــة وذو المجاز أسواقاً فى الجاهليـة ، فتأثموا أن يتجروا في المواسم فنزلت : ليس عليكم جناح أن تبتغوا فضلاً من ربكم أى في مواسم الحج ، كانت قريش ومن ذان دينها يفيضون بالمزدلفة وكان سائر العرب يقفون بعرفات فنزل قولـــه : سنم أفيضوا من حيث أفاض الناس"، (خلاق) نصيب، (ألد الخصام) الجدل المخاصم في الباطل، (السلم) الطاعة (كافة) جميعاً، (قل العفو) مالا يبين في أموالكم، (لأعنتكم) لأحرجكم وضيق عليكم . كانت اليهود إذا حاضت المرأة منهم لم يواكلوها ولم يشاربوها، فسئل النبي عَلَيْكِ فأنزل الله: "قل هو أذى "فأمروا أن يفعلوا كل شيء ما خلا النكاح ، قال النبي عِلَيْكُ : أقبل وأدبر ، اتق الدبر والحيضة ، وكانت البهود تقول : إذا جامعها من وراثها جاء الولد أحول ، فنزلت: "نساؤكم حرث لكم فأتوا حرثكم"، (حـدود الله) طاعـــة الله ، كانت أخت معقل بن يسار طلقها زوجها فتركها حتى انقضتعدتها فخطبها فأبىمعقل فنزلت: "فلاتعضلوهن"، ( لاتواعدوهن سرآ ) السر الجماع ، (ما لم تمسوهن أو تفرضوا لهن فريضة) المس الجاع والفريضة الصداق. (والصلاة الوسطى) صلاة العصر لقولـــه عَلَيْكُوني: حبسونا عن صلاة الوسطى حتى غابت الشمس، قال زيد بن أرقم : كنانتكلم في الصلاة ، يكلم أحدنا أخاه في حاجته حتى نزلت : وقوموا لله قانتين ، ( ألم تر إلى الذين خرجوا من ديارهم ) كانوا أربعة آلاف ، خرجوا من ديارهم فرارآ من الطاعون ، (فقال لهم الله موتوا) فماتوا ، فمربهم نبي فسأل الله أن يحييهم فأحياهم ، (فيه سكينة) رحمة ، (سنة) نعاس ، (ولايؤوده) لايثقل عليمه ، (أوكالذي مر على قرية) عزير نبي الله ، (لم يتسنه) لم تغيره السنون ، (صفوان) حجر ، (صلداً) ليس عليه شيء ، وقيل أملس ، (أيود أحدكم أن تكون لـه جنة) قال عمر : ضربت مثلاً لرجل يعمل بطاعة الله ثم بعث الله لمه الشيطان فعمل بالمعاصى حتى أغرق أعماله ، (إعصار) ريح شديدة ، (صر) برد ، (فصرهن) فضمهن ، (الحافاً) يقال : ألحف على وألح ، (يمحق الله الربا) يذهبه ، (ولاتيمموا الحبيث) نزلت في رجال كانوا يتصدقون بالقنو من الشيص والحشف ، (فأذنوا) فاعلموا ، (وإن تبدوا ما في أنفسكم) نسخت بقوله : لا يكلف الله نفساً إلا وسعها ، (غفرانك) مغفرتك .

# من سورة آل عمران

أزل النصف الأخير من "آلعمران" في قصة واحدة، (زيغ) شك، (ابتغاء الفتنة) الشبهات، (كدأب) كصنيع، وقيل حال، (بالقسط) بالعدل، (والحيل المسومة) المطهمة الحسان، (إلا أن تتقوا منهم تقاة) التقاة التكلم بالكفر باللسان والقلب مطمئن بالإيمان، (حصوراً) أي لا يأتي النساء، (إلا رمزاً) إلا إشارة باليد أو إيماء بالرأس، (الأكمه) الذي يولد وهو أعمى، (متوفيك) مميتك، باليد أو إيماء بالرأس، (الأكمه) الذي يولد وهو أعمى، (سواء بيننا وبينك، (أيهم يكفل مريم) يضم، لما نزلت: "ندع أبناءنا وأبناءكم الآية دعا رسول الله يَلْمُهُا وفاطمة وحسناً وحسيناً فقال: أللهم هؤلاء أهل بيني، (سواء بيننا وبينكم) السواء العدل والقصد، (ربانيين) جمع رباني علماء فقهاء، قال الأشعث بن قيس: كان بيني وبين رجل من اليهود أرض فجحدني فقدمته إلى النبي يَلِمُهُا فقال لي: ألك بينة. قلت: لا ، فقال لليهودي: احلف فقلت يا رسول الله إذا يحلف فيذهب بماني، فأثرل الله تعالى: "إن الذين يشترون بعهد الله وأيمانهم ثمناً" الآية، (لاخلاق) لاضير، روى أن اسرائيل أخذه عرق النساء فجعل ان شفاه الله أن لا يأكل لحماً فيه عرق، قال فحرمته اليهود فنزل: "كل الطعام كان حلا" أن لا يأكل لحماً فيه عرق، قال فحرمته اليهود فنزل: "كل الطعام كان حلا" الآية، (من استطاع إليه سبياك)، قيل: ما السبيل يا رسول الله ؟ قال: الزاد والراحلة، (شفا حفرة) هو حرفها، (تبوئ المؤمنين) توطن المؤمنين، (إذ همت والراحلة، (شفا حفرة) هو حرفها، (تبوئ المؤمنين) توطن المؤمنين، (إذ همت

طائفتان منكم أن تفشلا) بنوحارئسة وبنوسلمة ، (من فورهم) من غضبهم ، (مسومين) المسوم الذي له سيمة أي علامة . روى أن رسول الله على اللهم وجهه وكسرت رباعيته فجعل يقول: كيف يفلح قوم فعلوا هذا بنبيهم ، فأنزل الله تعالى: ليس لك من الأمر شيء وقال ابن عمر : قال رسول الله على أي أمية ، فنزلت اللهم العن أباسفيان أللهم العن الحرث بن هشام ، اللهم العن صفوان بن أمية ، فنزلت: ليس لك من الأمر شيء ، (ولا تهنوا) لا تضعفوا ، (القرح) الجرح ، (إذ تحسونهم) تستأصلونهم وقيل تقتلونهم ، (غزا) واحدها غاز ، (أمنة نعاساً) ، قال أبوطلحة : تستأصلونهم وقيل تقتلونهم ، (غزا) واحدها غاز ، (أمنة نعاساً) ، قال أبوطلحة : غشينا النعاس و نحن في مصافنا ، (وما كان لنبي أن يغل) نزلت في قطيفة افتقدت يوم بدر فقال بعض الناس : لعل رسول الله عليه أخراك أن نفرحون ) نزلت في اليهود أجابوا ، (فقد فاز) سعد ونجا ، (لا تحسين الذين يفرحون ) نزلت في اليهود سألهم النبي عليه عن شيء فكتموه .

## من سورة النساء

(حوباً كبيراً) إنماً عظيماً. قالت عائشة: إن رجادً كانت له يتيمة فنكجها، وكان لها عذق وكان يمسكها عليه وليس لها من نفسه شئ فنزلت فيه: "وإن خفتم الا تقسطوا في اليتامي"، (أدنى ألا تعولوا) أجدر أن لا تميلوا، (نحلة) مهراً، (وابتلوا) اختبروا، (آنستم) عرفتم، (رشداً) صلاحاً، (قياماً) قواماً من معايشكم، (ومن كان فقيراً فليأكل بالمعروف) قالت عائشة مكان قيامه عليه بمعروف، (كلالة) من لم يترك والداً ولا ولداً. كانوا إذا مات الرجل كان أولياؤه أحق بإمرأته فنزلت: لا يحل لكم أن ترثوا النساء كرها. لما كان يوم أوطاس أصبنا نساء لهن أزواج في المشركين فكرههن رجالا فأنزل الله: والمحصنات من النساء إلا ماملكت أيمانكم، (المحصنات)كل ذات زوج، (طولاً) سعة، من النساء إلا ماملكت أيمانكم، (المحصنات)كل ذات زوج، (طولاً) سعة،

(محصنات غير مسافحات) عفائف غير زوان في السر والعلانية ، (و لا متخذات أخدان) أخلاء ، (فإذا أحصن) زوجن ، (العنت) الزنا (موالي) عصبة ، وقبل ورثة ، (والذين عاقدت أيمانكم فآتوهم نصيبهم) من النصر والرفادة والوصية ، وقد نسخ الميراث ويوصى له، قالت أم سلمة: أيغزو الرجال ولا نغزو ولا نقاتل فنستشهد وإنما لنا نصف الميراث ، فأنزل الله ولا تتمنوا ما فضل الله الآية ، (قوامون) أمراء ، (قانتات) مطيعات ، (والجار ذي القربي) الذي بينك وبينــه قرابة ، (والجار الجنب) الذي ليس بينك وبينه قرابة ، (والصاحب بالجنب) الرفيق ، (مثقال ذرة) زنة ذرة ، (نطمس وجوها) نسويها طمس الكتاب محِاه (صعيداً) وجه الأرض . نزلت آية النيمم في قلادة عائشة ووقوفهم لحا على غير ماء . سئل ابن عباس عن قوله تعالى: "والله ربنا ماكنا مشركين" وقوله: "ولا يكتمون الله حديثًا " قال: إنهم لما رأوا يوم القيامة أنه لا يدخل الجنة إلا أهل الإسلام قالوا: تعالوا فلنجحد، فختم الله على أفواههم فتكلمت أيديهم وأرجلهم فلا يكتمون الله حديثًا . روى أن عبد الرحمن بن عوف صنع طعاماً وشرابًا ، فدعا نفراً من الأنصار قبل تحريم الخمر، فأكلوا وشربوا، فلما تملوا وجاء وقت صلاة المغرب تقدم رجل ليصلى بهم فقرأ: قل يا أيها الكافرون أعبد ما تعبدون وأنتم عابدون ما أعبد، فنزلت: لاتقربوا الصلاة وأنتم سكارى، (فتيلاً) الذي فى شق بطن النواة ، (واسمع غير مسمع) يقولون اسمع لاسمعت ، (لياً بألسنتهم) تحريفاً بالكذب ، (الجبت) الشرك والشيطان ، (نقيراً) النقطة التي في ظهر النواة ومنها تنبت النخلة ، (أولى الأمر) أهل التفقه والدين . نزلت أطيعوا الله وأطبعوا الرسول وأولى الأمر في عبدالله بن حذافة ، والمعنى أن طاعة الله والرسول مقدمة ، (أذاعو به) أفشوه (حسيباً) كافياً ، (ثبات) عصباً سراياً متفرقين، (مقيناً) حفيظاً، وقيل قادراً مقتدراً . رجع ناس من أصحاب رسول الله ﷺ من أحد فكان الناس منهم فرقتين فريق يقول: اقتلهم، وفريق يقول: لا، فنزلت: (لها لكم ف المنافقين

فئتين والله أركسهم) أوقعهم ، وقيل نكسهم ، وقيل ردهم ، (حصرت) ضاقت. كان رجل فى غنمة له فلحقه المسلمون فقال: السلام عليكم فقتلوه وأخذوا الغنمة، فأنزل الله تعالى: ولا تقولوا لمن ألق إليكم السلام لست مؤمناً ، (أولى الضرر) أهل العذر . لما نزلت : لا يستوى القاعدون من المؤمنين دعا رسول الله ﷺ زيداً فكتبها فجاء ابن أممكتوم يشكو ضرارته فأنزلالله تعالى: "غيرأولى الضرر"، وروى أن ناساً من المسلمين كانوا مع المشركين يكثرون سوادهم فيصيب السهم أحدهم فيقتله أو يضرب فيقتل ، فأنزل الله تعالى : إن الذين توفاهم الملائكة ظالمي أنفسهم ، (مراعماً) مهاجراً وطريقاً براغم بسلوكه قومه ، (وسعة) في الرزق (أن تقصروا من الصلاة) سئلعمر عنها فقال: صدقة تصدق الله بها عليكم فاقبلوا صدقته (موقوتاً) مفروضاً وقته عليهم . روى أن رسول الله عَلَيْكِ رَلُّ بين ضمنان وعسفان فقال المشركون: إن لهؤلاء صلاة هي أحب إليهم من آبائهم وأبنائهم فميلوا عليهم ميلة واحدة فنزلت صلاة الخوف ، (إن خفتم أن يفتنكم) يضلكم بالعذاب والجهد، (تألمون) توجعون، (ولاتكن للخائنين خصيماً) نزلت فى بنى أبيرق سرقوا درعاً لِعم قتادة بن النعان ثم أنكروه ، ( إلا أناثاً ) يعني إلا مواتاً حجراً أو مدراً ، ( مريداً ) متمرداً ، ( فليبتكن ) بتكه قطعه ، ﴿وَلَيْغِيرِنْ خُلُقَ اللَّهِ } دَيْنَ اللَّهِ . لما نزلت: "من يعمل سوءً" يجزبه" شق ذلك على المسلمين؛ فقال رسول الله ﷺ: سددوا وقاربوا ، وفى كل ما بصيب المؤمن كفارة حتى الشوكة يشاكها ، (وإن امرأة خافت من بعلها نشوزاً) بغضاً، الرجل يكون عنده المرأة ليس بمكترث بها يريد أن يفارقها فتقول: أجعلك من شأنى في حل ، (وأحضرت الأنفس الشح) طبعت عليه ، (كالمعلقة) لا هي أيمة ولا هي ذات زوج ، (وإن تلووا) ألسنتكم بالشهادة: (أو تعرضوا) عنها ، (وقولهم على مريم بهتاناً عظيماً) أذرموها بالزنا ، (وإن من أهل الكتاب إلا ليؤمن به) آی بخروج عیسی ، (قبل موته) أی موت الکتابی أو عیسی .

# من سورة المأئدة

قالت عائشة في "المائدة": إنها آخر سورة نزلت ، فما وجدتم فيها منحلال فاستبحسنوه وما وجدتم من حرام فحرنموه ، ( أوفوا بالعقود ) ما أحل الله وما حرم وما فرض وما حد فى القرآن كله، (بجرمنكم) يحملنكم، (شنآن) عداوة، (آمين) عامدين ، أممت وتيممت واحد ، (البر) ما أمرت به،(والتقوى) ما نهيت عنه ، (المنخنقة) التي تخنق فتموت، (والموقوذة) التي تضرب بالخشبة فتموت، (والمتردية) ِ التي تتردي من الجبل ، (والنطبحة) الشاة التي نطحتها أخرى فماتت ، (وما أكل السبع) ما أخذ، (الاما ذكيتم) ذبحتم وبه روح ، (النصب) حجارة يذبحون عليها، (وأن تستقسموا) الإستقسام أن يجيل القدح فإن نهتـه انتهى وإن أمرتـــه فعل ما أمريه، ( الأزلام ) القداح يستقسمون بها في الأمور ، ( غير متجانف ) متعد لإثم، (الجوارح) الكلاب والفهود والصقور وأشباهها،(مكلبين) ضوارى، (وطعام الذين أوتوا الكتاب) ذبائحـهم ، (أجورهـن) مهورهن ، (لامستم) لمستم وتمسوهن واللاتى دخلتم بهن والإفضاء النكاح، (تيمموا) تعمدوا، (وعزرتموهم) منعتموهم ، (فافرق) افصل ، (الوسيلة) الحاجة ، (إنما جزاء الذين يحاربون الله) نزلت فى قوم من عرينة وعكل استوخموا المدينــة فخرجوا إلى إبل النبي عَلَيْظِلَةٍ فشربوا من أبوالها وألبانها وصحوا فقتلوا الراعى واطردوا الإبل. قال أبوقلابة: جوزوا بذلك لارتدادهم بمحاربة الله والكفربه ، (ومن يرد الله فتنته) ضلاله ، (سماعون للكذب) يسمعون الــكذب، (أكالون للسحت) وهو الرشوة، (بما استحفظوا) استودعوا ، (وقفينا على آثارهم) أتبعنا على آثار الأنبياء أي بعثنا ، (ومهيمناً أميناً) والقرآن أمين على كل كناب قبله ، (شرعة ومنهاجاً) سبيلاً وسنة ، وقيل شرعة الدين والمنهاج الطريق ، (فسوف يأتى الله بقوم يحبهم ويحبونه) قال رسول الله ﷺ: هم قومك يا أبا موسى ، (أذلة على المؤمنين) رحماء ، (يد الله

مغلولة) يعنون أنه بخيل أمسك ما عُنده تعالىالله عن ذلك، قال رجل يا رسولالله: إنى إذا أصبت اللحم انتشرت للنساء وأخذتني شهوة فحرمت على اللحم فأنزلالله تعالى: "ياأيها الذين آمنوا لاتحرموا طيبات ما أحلالله لكم". قال عمر ينالته: أللهم بين لنا في الخمر بياناً شافياً؟ فنزلت: "يسئلونك عن الحمر والميسر"، ثم قال: اللهم بين لنا في الخمر بياناً شافياً؟ فنزلت : "لاتقربوا الصلاة وأنتم سكاري"، ثم قال : اللهم بين لنا في الخمر بياناً شافياً؟ فنزلت : "إنمايريد الشيطان الآيــة"، ولما نزل تحريم الخمر، قال بعضهم: قتل قوم وهي في بطونهم فأنزل الله تعالى: "ليس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات جناح فيما طعموا". لما نزلت آيــة الحج قالوا:يا رسول الله أ في كل عام ؟ قال : لا ، ولو قلت نعم لوجب ، فأنزل الله تعالى: يأيهاالذين آمنوا لاتسألوا عن أشياء إن تبد لكم تسؤكم ، وقبل: قال رجل: يا رسول الله من أبى؟ قال: أبوك فلان فنزلت. عن سعيدبن المسيب البحيرة التي يمنع درها ؛ للطواغيت فلا يحلبها أحد من الناس وقيل : هي الناقـــة إذا انتجت خمسة أبطن نظروا إلى الخامس ، فإن كان ذكراً ذبحوه فأكله الرجال دون النساء ، وإن كان أنثى جدعوا أذنها ، وأما السائبة فكانوا يسيبون من الأنعام لآلهتهم لايركبون لها ظهراً ولايحلبون لها لبناً ، ولا يجزون لها وبراً ، ولايحملون عليها شيئاً ، وأما الوصيلة فالشاة إذا انتجت سبعة أبطن نظروا إلى السابع، فإن كان أنثى فهو لهم، وإن كان ذكراً فهو لآلهتهم ، فإن كان ذكراً وأننى في بطن استحيوها وقالوا وصلت أخاها فحرمته علينا ، وقيل:الناقة البكر تبكر في أول نتاج الإبل بذكر ثم تثنى بعده بأنثى وكانوا يسيبونها لطواغيتهم إن وصلت إحداهما بأخرى ليس بينهما ذكر، وأما الحام فالفحـل من الإبل إذا ولد لولده،قالوا: حمى ظهره فلا يحملون عليــه شيئاً ولايجزون له وبرآ ولايمنعونـه من حمى رعاه ولامن حوض يشرب منه وإن كان الحوض لغبر صاحبه ، وقيل فحل الإبل يضرب الضراب المعدود ، فإذا قضى ضرابه دعوه للطواغيت وأعِفوه من الحمل وسموه الحامى . سئل رسول الله على عن هذه الآية: "يا أيها الذين آمنوا عليكم أنفسكم لايضركم من ضل إذا اهتديتم" فقال: بل التمروا بالمعروف وتناهوا عن المنكر حتى إذا رأيت شحاً مطاعاً وهوى متبعاً ودنياً مؤثرة وإعجاب كل ذى رأى برأيه فعليك بخاصة نفسك ودع العوام، (يا أيهاالذين آمنوا شهادة بينكم) نزلت في تميم الدارى وعدى بن زيد خانا جاماً من فضة من تركة بديل فحلفها رسول الله عليها ثم وجدوا الجام بمكة فقبل اشتريناه منها فقام رجلان من أولياء السهمى فحلفا لشهادتنا أحق من شهادتها وإن الجام لصاحبهم.

# سورة الأنعام

(بعدلون) بجعلون له عدلا" ، (تمترون) تشكرون ، (مدراراً) يتبع بعضها بعضاً ، (وللبسنا) شبهنا ، (ثم لم تكن فتنتهم) حجتهم وقبل معذرتهم ، (أساطير) هي الترهات، واحدها أسطورة وإسطارة ، (وقراً) صماً ، وأما الوقر فإنه الحمل ، وهم ينهون عنه وينأون عنه ، نزلت في أبي طالبكان ينهى المشركين أن يؤذوه ، وينأى عنه ينأون يتباعدون . قال أبوجهل : قد نعلم يا محمد أنك تصل الرحم وتصدق الحديث ولانكذبك ولكن نكذب الذي جئت به ، فأنزل الله تعالى : "فإنهم لا يكذبونك ولكن الظالمين بآيات الله يجحدون" ، (نفقاً) سرباً ، (سلماً ) مصعداً ، (البأساء ) من البأس وتكون من البؤس وهو شدة الفقر ، ( الضراء ) الأمراض والأوجاع ، (فلم نسوا) تركوا ، (مبلسون) آيسون ، (يصدفون) يعدلون ، وقيل يعرضون عن الحق ، (أو جهرة) معاينة ، (تدعون من دون الله) تعبدون ، (ما جرحتم ) كسبتم من الإثم ، (يفرطون ) يضيعون ، (قل هو القادر على أن رباسكم) يخلطكم ، (شيعاً ) أهواء مختلفة ، وقيل فرقاً ، (لكل نبإ مستقر ) حقيقة ، (يلبسكم) يخلطكم ، (شيعاً ) أهواء مختلفة ، وقيل فرقاً ، (لكل نبإ مستقر ) حقيقة ،

وقیل وقت ومکان ، (أن تبسل) تفضح ، وقیل تحبس ، (وأن تعدل) تقسط ، (ابسلوا) فضحوا ، (استهوته) أضلته ، (فلها جن) أظلم ، (أفلت) زالت الشمس عن كبد الساء . لما نزلت: "ولم يلبثوا إيمانهم بظلم" قال الصحابة: وأينا لم يظلم فنزلت : "إن الشرك لظلم عظيم"، وقال على بالله : هذه في ابراهيم وأصحابه ليست في هذه الأمة ، (وما قدروا الله حق قدره) ما عظموه حق تعظيمــه ، (باسطوا أيديهم) البسط الضرب ، (عذاب الهون) الذي يقع به الهوان الشديد ، (خولناكم) أعطيناكم ، (فالق الإصباح) ضوء الشمس بالنهار وضوء القمر بالليل ، (حسباناً) عدد الآیام والشهور والسنین ، وقیل مـرامی ورجوماً للشیاطین ، (مستقر ) فی الصلب ، (ومستودع) في الرحم ، (قنوان دانية) قصار النخل اللاصقة عذوقها بالأرض وقيل القنو العذق والإثنان والجماعة قنوان مثل صنو وصنوان، (وينعه) نضجه ، (وخرقوا لمه بنین) تخرصوا وافتعلوا ذلك كذباً وكفراً ، (درست) تعلمت ، (قبالًا) معاينة ومواجهة ، (ولتصغى) لتميل ، (وليقترفوا) ليكتسبوا ، (زخرف القول) كل شي حسنه وسيئه و هو باطل فهو زخرف . أتى ناس النبي عَلَيْكِيْكِ فَقَالُوا : يَا رَسُولُ الله نَأْكُلُ مَا نَقَتُلُ وَلَانًا كُلُ مَا يَقْتُلُ الله فَأْنُزُل : "فكلوا مما ذكر اسم الله عليه"، (ميتاً فأحييناه) ضالاً فهديناه ، (صغار) مذلة وهوان ، (على مكانتكم) ناحيتكم وحالتكم التي أنتم عليها ، (وحرث حجر) حرام (حمولـة) الإبل الخيل والبغال والحمير وكل شي يحمل عليه ، (وفرشاً) الغنم، (معروشات) ما يعرش من الكرم (كل ذي ظفر) البعير والنعامة وغير ذلك، (مسفوحاً) مهراقاً ، (ماحملت ظهورها ) ما علق بها من الشحم ( الحوايا ) المبعر ، (إملاق) فقر ، (دراستهم) تلاوتهم ، (صدف) أعرض، (لاينفع نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل) إذا طلعت الشمس من مغربها .

### من سورة الأعراف

(ولقد خلقناكم ثم صورناكم) خلقوا أصلاب الرجال وصوروا في أرحام النساء، (صراطك) طريقك ، (مذؤماً ) ملوماً، (يخصفان) يلفان الورق، (سوآتهما) كناية عن فرجيها ، (قبيله) جيله الذي هو منهم ، (ريشاً) وقرى رياشاً،مالاً . كانت المرآة في الجاهلية تطوف وهي عريا تة فنزلت : "قل من حرم زبنةالله" إلى آخره ، قال حذيفة : أصحاب الأعراف قوم تجاوزت بهم حسناتهم عن النار وقصرت سيآتهم عن الجنة بيناهم في الأعراف إذ طلع عليهم ربك فيقول: قوموا ادخلوا الجنة فإني قد غفرت لكم ، (غواش) ما غشوا به،(نكدأ) قليلًا ، (حثيثًا) سريعًا ، (أقلت) حملت ، (قومًا عمين) كفارًا عميت قلوبهم ، (بسطة) شدة ، (تنحتون الجبال) تشققونها،(الرجفة) الزلزلة الشديدة،(جاتمين) ميتبن ، (لاتبخسوا) لاتظلموا ، (وتصدون) تصرفون ، (عوجاً ) زيغاً ،(افتح) اقض ، (كأن لم يغنوا) لم يقيموا ، (آسي) أحزن ، (عفوا) كثروا ، (أرجه) أخر إمره، (تلقف) تلقم،(ويذرك وآلهتك) يترك عبادتك،(الطوفان) المطر ، (القمل) الجراد الذي ليس له أجنحة ، (يطيروا) يتشاءموا،( الرجز ) السخط؛( يعرشون ) يبنون، (متبر) هالك وقيل خسران،(ميقات ربه) الوقت الذى قدره الله،( دكاً ) مدقوقاً ، (خوار) صوت،(سقط فی آیدیهم) کل من ندم فقد سقط فی یده،( آسفآ ) حزیناً، ﴿ وَاخْتَارَ مُوسَىٰ قُومُهُ ﴾ دعا موسى لقومه فجعل الله دعاءه لمن آمن بمحمد ﷺ واتبعـه كما قال : فسأكتبها للذين يتقون، ( فخذها بقوة ) بجد وجزم، ( إن هي إلا فتنتك) إن هو إلا عذابك ، (هدنا) رجعنا، (اصرهم) ثقل عهدهم ومواثبةهم، ﴿ وَعَزَرُوهُ﴾ حموه ووقروه،﴿ فَانْبَجِسَتُ ﴾ انفجرت،﴿ يَعْدُونَ فَي السَّبِّتُ ﴾ يتعدون يتجاوزون فيه حدود الله له، ( نبأ الذي آتيناه آياتنا ) هو بلعم بن باعور<sup>اء،</sup> (شرعا) ظاهرة على الماء ، (بئيس) شديد ، (وبلوناهم) عاملناهم معاملة

الختبر، ( نتقنا ) رفعناه، ( الأسباط ) قبائل بنى اسرائيل، ( وإذ أخذ ربك ) الآية خلقائة آدم ثم مسح ظهره فاستخرج منه ذريته فقال: خلقت هؤلاء للجنة وبعمل أهل الجنة يعملون، ثم مسح ظهره فاستخرج منه ذريته فقال: خلقت هؤلاء قتار وبعمل أهل النار يعملون، ( فرأنا ) خلقنا ، ( أخلد إلى الأرض ) قعد ومال إلى الدنيا ، ( منستدرجهم ) نأتيهم من مأمنهم ، ( أيان مرساها ) متى وقوعها و خروجها، ( حنى عنها ) عالم بها ومبائغ، ( خذ العقو ) أنفق القضل، (وأمر بالعرف ) بالمعروف الذي يعرف حسه ، ( ينز غنك ) يستخفنك، ( طائف ) ملة، (علونهم) يزينون لهم، ( لولا اجتبيتها ) لولا أحدثتها أو تلقبتها فأنشأتها . لما حملت حواء طاف بها إبليس فكان لا يعيش لها ولد فقال : سميه عبد الحرث فعاش وكان ذلك من وحى الشيطان وأمرد ، وذلك قوله تعالى : فلها آناهما صالحا الآية، (تضرعا و خفية ) استكانة وخوفاً .

### (مورة الإنفال)

زلت "الأنفال" في أهل بدر ، قال معد : لا كان يوم بدر سألت سيفاً فنزلت: "بسألونك عن الأنفال" جمع نافلة بمعنى عطبة ، (وجلت) فرقت ، (ذات الشوكة ) الحدة ، (مردفين ) متتابعين فوجاً بعد فوج ، (كل بنان ) الأطراف ، وقبل أطراف الأصابع ، (شاقوا الله ورسول ) يا بوهما وخالفوهما ، (زحفاً ) عبد عين متدلنين ، (متحرفاً ) منعطفاً مستطرداً لطلب العودة ، (أومتحيزاً ) منضاء عبد مين متدلنين ، (لما يحيدكم ) يصلحكم ، (ليثبتوك ) ليوتقوك ، (فرقاناً ) نصراً . قال أبوجهل : إن كان هذا هو الحق من عندك النخ فنزلت : "وما كان نصراً . قال أبوجهل : إن كان هذا هو الحق من عندك النخ فنزلت : "وما كان الله ليعذبهم وأنت فيهم " ، (مكاء " وتصدية " ) المكاء إدخال الأصابع في أفواههم " والتصديدة الصفير ، (فيركمه ) يجمعه ، (يوم قفرقان ) . يوم بدر فرق الله فيه

بين الحق والباطل، (إذ أنم بالعدوة الدنيا وهم بالعدوة القصوى) نرول بشفير الوادى الأدى إلى المدينة، والعدو نرول بشفير الوادى الأقصى إلى مكة، (والركب) أصحاب الإبل يعنى العبر، (فتفسلوا) نجبنوا، (وتذهب ريحكم) دولتكم وغلبتكم، (بطراً) طغياناً، (جارلكم) حافظ، (نكص على عقبيه) رجع مولياً، (وذوقوا) باشروا وجربوا، وليس هذا من ذوق الفم، (فشرد بهم من خلفهم) ففرق ونكل بهم من بعدهه يعنى فرق بها جمع كل ناقض عهد، (خيانة) نقصاً للعهد، (وإن بهم من بعدهه يعنى فرق بها جمع كل ناقض عهد، (خيانة) نقصاً للعهد، (وإن يغلبوا ومالوا، (حرض المؤمنين) حضهم، (إن يكن منكم عشرون صابرون يغلبوا مائتين الما نزلت كتب عليهم أن لايفر واحسد من عشرة ثم نزلت: وسول الله بينين أن الزبن نفر مائية من مائتين، (ما استطعم من قوة) قال رسول الله بينين إلى القوة الرمى . لما كان يوم بدر وقعوا في الغنائم قبل ثلث منازل: ثلث بقاتل العدو ، وثلث يجمع المتاع ويأخذ الأسارى، وثلث عند الخيمة يحرس رسول الله بينين فقسمها على السواء ، (من ولايتهم) ميراثهم .

### من سورة براهة

لم يكنبوا البسملة على سورة "براءة"، قال عنمان رضى الله عنه : كانت الأنفال من أوائل ما زل بالمدينة ، وكانت براءة من آخر القرآن ، وكانت قصتها شبيهة بقصتها ، فظننت أنها منها فقبض النبي ولي يبين لنا أنها منها ، فن أجل ذلك قرنت بينها ولم أكتب بسم الله الرحن الرحيم . وقال على يالله : البسملة أمان ، وهذه السورة براءة نزلت لرفع الأمن بالسيف ، ولما نزل أولها بعث رسول الله ولي علياً فنادى بأربع : ذمة الله ورسوله بريئة من كل مشرك بعث رسول الله ولي المن بالبه علياً فنادى بأربع : ذمة الله ورسوله بريئة من كل مشرك

فسيحوا في الأرض أربعة أشهر، ولا يحجن بعد العام مشرك، ولا يطوفن بالبيت عريان، ولا يدخل الجنة إلا مؤمن، (براءة) أذان وإعلام،(فسيحوا) سيروا، (كل مرصد) طريق، ( لايرقبوا ) لايحفظوا، ( إلا " ولاذمة ) الإل القرابة، والذمة العهد، (وليجة) أولياء ودخلاء، (سقاية الحاج) سقيهم الشراب في الموسم، ( عيلة ) فقرأ ، (يضاهئون) يشبهون ، (ذلك الدين القيم) القضاء القيم أي القائم، ( أنى يؤفكون ) كيف يكذبون ، وقيل كيف يصرفون عن الحق بعد وضوح الدليل ، (أن يطفئوا) يخمدوا ، (كافة) جميعاً ، (ليواطؤا) يوافقوا ويشبهوا ، ( انفِروا ) أخرجوا ، ( إثاقلتم ) أحببتم المقام ، ( عرض ) غنيمة ، (الشقة) المسير والمسافة ، وقيل السفر ، (فثبطهم) حبسهم وخذلهم، (خبالاً) فساداً ،(ولأوضعوا) لأسرعوا بالنميمة ، (وقلبوا لك الأمور) اجتهدوا في الحيلة عليك والكيد بك ، (ولاتفتني) لاتخزني ولاتوبخني ، (إحدى الحسنيين) الفتح أو الشهادة،(ملجأ) مهرباً ،المالجاً الحرز في الجبل ، (مغاوات) الغيران والسراديب وقيل،السرداب فى الأرض المخفية ، (مدخلة) السرب والمأوى،( يجمحون ) يسرعون،( يلمزك) يعنبك ويطعن عليك، (والعاملين عليها) المعاة ، (المؤلفة قلوبهم) يتألفهم بالعطية، (هو أذن) يسمع من كل واحد (نسوا الله فنسيهم) تركوا طاعة الله فتركهم من ثواب وكراءتـه، (بخلاقهم) بنصيبهم من الـدنيا،(والمؤتفكات) قرى قوم لوط التفكت انقابت بها الأرض ، (عدن) خلد عدنت بأرض.أقمت بها ، (واغلظ) أذهب الرفق عنهم . لما توفى عبد الله بن أبى قام رسول الله ﷺ ليصلى علميه فأنزل الله تعالى : ولا تصل على أحسد منهم ، (وما نقموا) وما كرهوا ، (يلمزون) يعيبون ويغتابون ويطعنون ، (الاجهدهم) وهو القليل الذي يتعيش به ، (إذا نصحوا لله ورسوله) أخلصوا أعمالهم من الغش ، (المعذرون) أهـــل العذر، (وصلوات الرسول) استغفاره، (مردوا على النفاق) لجوا فيه وأبوا غيره، (تطهرهم وتزكيهم بها) لفظان مترادفان ونحوهما كثير، والزكاة الطهارة والإخلاص، (إن صلاتك سكن لهم) رحمة لهم ، (مرجون لأمر الله) مؤخرون ليقضى الله فيهم ما هو قاض ، (ضراراً) يضارون به ، (وإرصاداً) انتظاراً ، (شفا جرف) على جرف مهواة ، والشفا والشفير واحمد ، والجرف ما يجرف من السيول والأودية ، (هار) هائر يقال: تهورت إذا انهدمت وانهارت مثله ، (ريبة) شكا ، والأودية ، (هار) هائر يقال: تهورت إذا انهدمت وانهارت مثله ، (ريبة) شكا ، هم الصائمون . قال على يالته : سمعت رجلاً يستغفر لأبويه وهما مشركان فقلت أتستغفر لأبويك وهما مشركان ؟ فقال : أليس قمد استغفر ابراهيم عليه السلام أتستغفر لأبويك وهما مشركان ؟ فقال : أليس قمد استغفر ابراهيم عليه السلام عن موعدة وعدها إياه ، فقال جابر لما مات أبو طالب قال رسول الله عليه لا أزال أستغفر لك حتى ينهانى الله فأنزل الله : "ما كان للنبى "الن ، (لأواه) لمؤمن تواب ، وقيل دعاء كثير البكاء ، وقيل بلسان الحبشة الرحيم شفقاً وفرقاً ، (وعلى الثلاثة الذين خلفوا) كعب بن مالك وصاحبيه ، (محمصة) مجاعة ، (نصب) إعياء من التعب ، (ولا يطنون موطأ) ولا يقفون موقفاً ، (نيلاً) أسراً وقتلاً ، (طائفة) عصبة ، (غلظمة ) شدة ، (يفتنون) يبتلون ، (عزيز) شدبه ، (ماعنم) ما شق عليكم .

### سورة يونس

( لهم قدم صدق ) سابقة من السعادة فى الذكر ، وقبل محمد عَلَيْنَا ، وقبل الأعمال الصالحة ، وقبل الخير ، (دعواهم) دعاؤهم ، (ولاأدراكم) لاأعلمكم ، (وإذا أذقنا الناس رحمة ) مطراً ، (إذا لهم مكر) قول بالتكذيب أى إذا أختصبوا بطروا ، (حتى إذا كنتم فى الفلك وجرين بهم ) المعنى بكم ، (أحيط بهم) دنوا من التهلكة ، (فاختلط به نبات الأرض) فنبت بالماء من كل لون ، (زخرفها) زينتها

وحسنها، (حصيداً) لاشي فيها، (كأن لم تغن بالأمس) لم تكن بالأمس، (ولا يرهن) لا يغشى ، (قتر) سواد من الكابة، (ترهقهم ذلة) يصيبهم ذل وخزى وهوان ، (عاصم) مانع ، (أغشيت) ألبست ، (فزيلنا) فرقنا ، (تبلو) تخبر ، (تفيضون فيه) تفعلونه ، (وما يعزب) يغيب ، (لهم البشرى) قال رسول الله عليه الرؤيا الصالحة ، يراها المسلم أو ترى له ، (ألا يخرصون) يقولون ما لا يكون ، (مبصراً) مضيئاً لتهتدوا به في حوائجكم ، (أجمعوا أمركم) اعزموا على أمر ، (غمة) عفياً غير ظاهر ، (ثم اقضوا إلى ولا تنظرون ) انهضوا إلى ولا تؤخرون يعنى امضوا إلى بمكركم ، (لتلفتنا ) لتردنا ، (الكبرياء ) الملك والعز ، (اطمس على أموالهم) يعنى المسخها وأذهبها عن صورتها ، (واشدد على قلوبهم) اطبع عليها أموالهم) يعنى المسخها وأذهبها عن صورتها ، (واشدد على قلوبهم) اطبع عليها المكان المرتفع ، قال رسول الله عليها : كان جبريل بدس الطين في في فرعون عافة أن يقول : لاإله إلاالله ، (حقت ) سبقت ، وقيل: وجبت ، (الرجس) العذاب .

### سورة هود

(فصلت) بینت ، (یثنون) بعطفون، کنایة عن الشك و الإمتراء فی الحق ، الیستخفوا منه ) لیتواروا من الله إن استطاعوا . (یستغشون ثیابهم ) یتدثرون و یتغطون بها ، (یعلم مستقرها) یؤتیها رزقها حیث کانت ، (ومستودعها) حیث تموت ، (ما یحبسه) ما یحبس العذاب عنا ، (حاق ) نزل وأحاط ، (لاجرم ) بلی ، (وأخبترا) خافوا ، وقیل: اطمأنوا ، وقیل: تابوا ، (أراذلنا) أسقاطنا ، ولی ، الرأی ) أی أول ما ظهرلنا ، وقیل: اتبعوك فی ظاهر الرأی وباطنهم علی (بادی الرأی ) أی أول ما ظهرلنا ، وقیل: اتبعوك فی ظاهر الرأی وباطنهم علی

خلاف ذلك ، (عميت) خفيت لعنادكم الحق،(أنلزمكموها) نضطركم إلى معرفتها، (نزدری) تستصغر، (أن يغويكم) أن يضلكم، (إجرامی) هو مصدر أجرمت يعنی عقوبة جرمى ، (الفلك) هي السفينة ، ( فلا تبتئس) لا تحزن ، ( لا تخاطبني ) لا تراجعنی ، (وفار التنور) نبع ، (مجربها) مسيرها ، وهو مصدر أجريت ، (ومرساها) موقفها مصدر أرسيت ، (معزل) ناحية ، (أبلعي) اشربي ، (أقلعي) أمسكى، (اعتراك) من عروته أي أصبة يعني أصابك ومسك ، (آخذ بناصيتها ) أى في ملكـــه وسلطانه ، ( عنيد ) وعاند وعنود واحد وهو الشديد التجبر ، (استعمركم) جعلكم عمارة، (غير تخسير) التخسير التضليل، (كأن لم يغنوا) لم يعيشوا، وقیل:کأن لم یکونوا، (بعجل حنیذ) نضیح مما یشوی بالحجارة، ( نکرهم ) وأنكرهم واستنكرهم واحد، (وأوجس) أضمر ، (الروع) الفزع ، ( منيب ) مقبل إلى طاعــة الله تعالى ، (سي بهم) ساء ظناً بقومه ، (وضاق بهم) بأضيافه (ذرعاً) صدراً ، (يوم عصيب) شديد ، (يهرعون إليه) يسرعون ويقبلون إليه بالغضب، (بقطع من الليل) بسواد، (ولايلتفت) بتخلف وقيل: لاينظر وراءه، (من سجيل) من طبخ،(منضود) يتلو بعضه بعضاً، ( مسومة ) معلمة، (ولا تعثوا) ولاتسعوا ، (لايجرمنكم) لايكسبنكم ، (رهطك) عشيرتك ، (وراءكم ظهرياً ) أى لم تلتفتوا إليــه وألقيتموه خلف ظهوركم ، ( الورد المورود ) الدخل المدخول ، (الرفد المرفود) اللعنة بعد اللعنة ، وقيل:العون المعين،رفدته أعنته ، (تتبيب) بلاء وهلاك وتحسر ، رزفير) صوت شديد، (شهبق) صوت ضعيف ، (غير مجذو ذ) غير منقطع ، (ولا تركنوا) تداهنوا ، وقبل تميلوا . ورد أن رجلاً أصاب قبلة حرام من امرأة فأنى رسول الله عَلَيْكَا فَذَكُر ذلك فأنزلت: (وأقم الصلاة طرف النهار وزلفاً من الليل) ساعات بعد ساعات ، ﴿ أَثَرَفُوا ﴾ أهلكوا ﴿ أُولُو بَقَيَّةً ﴾ دين وفضل وتميز .

#### من سورة بوسف

(غيابة الجب) موضع مظلم من البر ، وقيل: كل شي غيب عنك شيئا فهو غيابة ، والجب الركبة التي لم تطو ، ( السيارة ) مارة الطريق ، ( سولت) زينت ، (رشده) قبل أن يأخذ في النقصان ، (وراودته) طلبت منه أن يواقعها ، ( هیت لك ) هیأت لك ، وقیل:هلم و تعال ، ( لولا أن رأی برهان ربه ) مثل له يعقوب فضرب صدره فخرجت شهوته من أنامله ، ( قدت قميصه ) قطعته، ( شغفها ) غلبها ، ( متكأ ) مجلسا ، وقبل طعاما يقطع بالسكين قبل: هو الأثرج، ( أكبرنه ) أعظمنه ، ( فاستعصم ) امتنع و أبى، ( أصب ) أمل ، ( قضىالأمر الذي فيه تستفتيان) لما حكا ما رأياه وعبر يوسف فقال أحدهما مارأينا شيئا فقال قضى الأمر (أضغاث أحلام) ما لا تأويل له ، ( بعد أمة ) بعد حين (تحصنون) تخزنون وتدخرون، ( يعصرون ) الأعناب والدهن، (حصحص) تبين ووضح، ( ونمير أهلنا ) تجلب إليهم الطعام، ( إلا أن يحاط بكم ) أن تموتوا كلكم ، ( إلا حاجة في نفس يعقوب قضاها ) لكن حاجة يعني إن ذلك الدخول قضاء حاجة؛ وهي إرادته أن يكون دخولهم من أبواب منفرقة شفقة عليهم، ﴿ آوَى إليهُ أَخَاهُ ﴾ ضمه إليه ، ( العبر ) الرفقة ، ( صواع الملك ) يعنى السقاية وهو المكوك الفارسي الذي يلتني طرفاه كانت تشرب به الأعاجم، (خلصلوا نجيا ) انفردوا متناجين، ( تفتؤا ) لا تزال ، ( حرضاً ) الدنف الهالك من شدة الوجع يذببه الهم ، ( لا ، تثريب) لا تعيير ، ( فصلت ) خرجت ، ( تفندون ) تسفهونی وتجهلونی ، ( مزجاة ) قلبلة ، ( غاشية من عذاب الله ) عقوبـة عامة مجللة تغشاهم ، ( هذه سبیلی ) سنتی ومنهاجی و دعوتی ، ( حتی إذا استیاس الرسل وظنوا آنهم قله كذبوا ) قالت عائشة رضي الله عنها: كذبوا بالتشديد وليست بالتخفيف لم يكن الرسل تظن ذلك بربها ولكن أتباع الرسل طال عليهم البلاء حتى ظنت الرسل

أنهم قد كذبوهم، وقال ابن عباس بالتخفيف . هو كقوله: حتى يقول الرسول والذين آمنوا معه .

### سورة الرهد

قال رسول الله عِلَيْنِي ؛ ملك من الملائكة موكل بالسحاب معه مخاربق من نار يسوق السحاب حيث شاء الله ، ( وجعل فيها رواسي ) أوتدها بالجبال ، (قطع متجاورات ) متدانیات بعضها قریب من بعض ، ( صنوان ) مجتمع ، ( ونفضل بعضها على بعض فى الأكل ) قال رسول الله عَلَيْكُم : الدقل والفارسى والحلو والحامض، (المثلات) العقوبات،قيل:الأمثال والأشباه،وقيل: ما أصاب القرون الماضية من عذاب الله ( هاد ) نبى و داع إلى الله ( وما تغيض الأرحام ) تنقصه من مدة الحمل،(عالم الغيب والشهادة) السر والعلانية ، (وسارب بالنهار) السارب الظاهر المار على طريقه، (معقبات) الملائكة، ( يحفظونه من أمرالله ) بإذنه (من وال) يلى أمرهم،(وينشى) بخلق،(شديد المحال) أى القوة وقيل:شديد المكر والعداوة، وقيل:شديد العقوبة، (بقدرها ) على طاقتها وبمقدار ما يملؤها، (زبداً ) ما يعلو الماء،(رابياً) عالياً من ربى يربو،( فأمّا الزبد فيذهب جفاء) وهو ما رمى به الوادى، يقال: أجفأت القدر إذا غلت فعلاها الزبد ثم يسكن فيذهب الزبد بلا منفعة فكذلك يميز الحق من الباطل، (المهاد) الفراش، (ويدرؤن) يدفعون، (الأمتاع قلیل) ذاهب یتمتع بـه ثم یفنی، (طوبی) فرج وقرة عین، (أفلم بیأس) یعلم المتاب توبتي، (قارعة) داهيـــة، (فأمليت) أمهلت لهم من الإملاء،(من واق) مانع حاجز، ( يمح الله مايشاء ويثبت ) يمحو بالدعاء ما يشاء من القدر ويثبت ما يشاء ، (ننقصها) بموت علمائها وفقهائها،وقيل:بالفتوح على المسلمين،(لامعقب) لامغير.

# سورة ابراهيم

قال رسول الله عَلَيْكُ : إذا سئل في القبر يشهد أن لاإله إلا الله وأن محمداً رسول الله فذلك قوله: يثبت الله الذين آمنوا، (وإذ تأذن ربكم) أعلمكم، (لمن خاف مقاى ) حيث يقيمه الله بين يديه، ( من ورائه ) قدامه ، (فردوا أيديهم في أفواههم ) هذا مثل كفوا عما أمروا به، وقيل: عضوا عليها، (صديد) قيح ودم (ولا يكاد يسيغه) ولا يجيزه في الحلق إلا بعد إبطاء، (في يوم عاصف) شديد هبوب الريح، (لكم تبعاً) واحدها تابع، (مغنون) دافعون، (بمصر حكم) بمغيثكم استصر خه استفرخه استفرخه من الصراخ، (اجتثت) استوصلت وانتزعت، (البوار) الهلاك . استفائه يستصر خه من الذين بدلوا نعمة الله كفراً وأحلوا قومهم دار البوار. قال : منافقو قريش ، (ولاخلال) مخالة وقرابة مصدر خاللته خلالاً ، (داثبين) مقيمين على طاعة الله ، (مهطعين ) ناظرين ، وقيل: مقبلين مذعنين خاشعين، وقيل: مسرعين إلى الداعي، (مقنعي رؤسهم) رافعي رؤسهم إلى الساء ، (هوام) خالية، مسرعين إلى الداعي، (مقنعي رؤسهم) رافعي رؤسهم إلى الساء ، (هوام) خالية، مسرعين إلى الداعي، (مقنعي رؤسهم) رافعي رؤسهم إلى الساء ، (هوام) خالية، (مقرنين) موصلين بشياطينهم ، (في الأصفاد) الوثاق ، والأصفاد سلاسل الحديد والأغلال ، (سرابيلهم) قصهم، (من قطران) النحاس المذاب .

### سورة الحجر

(يلههم الأمل) يشغلهم ، (كتاب معلوم) أجل ينتهون إليه، (سكرت أبصارنا) أى سدت وغشيت ، (بروجاً) منازل للشمس والقمر ، (معايش) من الثمار والحبوب ، (لواقح) حوامل لأنها تحمل الماء والتراب والسحاب ، (من صلصال) طين خلط برمل يصلصل كما يصلصل الفخار، ويقال منتن ، (من حماء) طين أسود، وقبل: هو الطين المتغير جمع حماة ، (مسنون) مصبوب، وقبل متغير الرائحة ،

(هذا صراط على مستقيم) راجع إلى الله يعنى هذا طريق مرجعه إلى ، (نصب) إعياء وقبل عناء، (وجلون) فزعون، (لاتوجل) لا تخف، (قوم منكرون) أنكرهم لوط، (واتبع أدبارهم) امش على آثار بناتك وأهلك لئلا يتخلف منهم أحد ، لعمرك لعيشك وبحياتك ، (سكرتهم) ضلالتهم، (يعمهون) يتادون، (الصيحة) الهلكة، (مشرقين) داخلين في وقت شروق الشمس، (للمتوسمين) للناظرين وقبل المتفرسين المتثبتين في النظر حتى يعرفوا حقيقة سمة الشي (وإنها) يعنى مدينة قوم لوط (لبسبيل مقيم) على طريق قومك إلى الشام وهو طريق لايندرس ولا يخنى، (لبإمام مبين) كل ما انتممت واهنديت به يعنى بطريق واضح، (الصفح الجميل) إعراض بغير فحش، (آتيناك سبعاً من المثاني والقرآن العظيم) يعنى الفاتحة وهي سبع آيات وتني في كل صلاة امتن الله على رسوله بهذه السورة كما امتن عليه بجميع القرآن. قال رسول الله تشريق عضين) هم أهل الكتاب جزؤه أجزاء عليه بجميع القرآن ومنه لا أقسم، (جعلوا القرآن عضين) هم أهل الكتاب جزؤه أجزاء الجهر بأمرك .

### سورة النحل

(أمرالله) عذابه ، (بالروح) بالوحى ، (دفء) الثياب، وقبل ما استدفأت به من الأكسية والأبنية ، (حمال) زينة ، (بريحون) تردونها إلى مراحها بالعشى، (حين تسرحون) تخرجونها إلى المرعى بالغداة ، (إلابشق الأنفس) يعنى المشقة ، (قصد السبيل) البيان ، وقبل : الإسلام والطريق المستقيم الذي يؤدى إلى رضا الله تعالى ، (ومنها جائر) عادل مائل إلى الأهواء المختلفة ، (تسيمون) ترعون أمواشيكم ، (لحما طرياً) السمك ، (مواخر) شواق الماء، (أن تميد بكم) أى

تتحرك بكم وتكفأ ، ( وعلامات ) يعني الجبال وهن علامات للطريق بالنهار ، ﴿ (أَوِياْخُذُهُمْ فَى تَقْلُبُهُمْ) اخْتَلَافُهُمْ للسفر والتجارة (فحاهم بمعجزين) بممتنعين علىالله، (على تخوف) تنقص من أعمالهم ، (يتفيق يتميل ، (وله الدين) الطاعة،(واصباً ) دائماً ، ( تجأرون ) ترفعون أصواتكم بالإستغاثة ، ( وهو كظيم ) مغموم، ( يدسه یخفیه ، (مفرطون) منسیون ومتروکون ، (سالغاً ) جائزاً فی حلوقهم ، (سکر ) هو الخمر والسكر ما حرم الله من ثمرتها ، (ورزقاً حسناً) ما أحل الله وهو الخل والزبيب والتمر ، (وأوحى ربك إلى النحل) ألهمها وقذف في أنفسها ، (ذللاً) منقادة مسخرة،(وحفـدة) يعني ولد الولد، وقيل: الأصهار وهم الأعوان،(وهو كل) ثقيل و وبال،(تستخفونها يوم ظعنكم) يخف عليكم حملها في أسفاركم ، (أثاثاً ) تنافس أكسية وبسطاً،(أكناناً) يعنى المغيران والأسراب،(سرابيل) قمصاً ، (تقيكم الحر) تمنعكم الحر ، وأما سرابيل تقيكم بأسكم فإنها الدروع تمنعكم شــــــــة الطعن والضرب والرمى ، (ولاهم يستعتبون) يطلب منهم أن يرجوا إلى ما يرضى الله، ـ ( الفحشاء) الزنا ، ( يعظكم ) يوصيكم ، ( نقضت غزلها ) أفسدته ، كانت امرأة خرقاء إذا أبرمت غزلها نقضته ، (من بعد قوة) للغزل بإمراره وفتله ، (أنكاثاً) قطعاً خرقاً، (دخلاً بینکم) أي غشا وخدیعة ، وكل شي لم يصح فهو دخل، (أربى منأمة) أكثر وأعلى من قوم ، (فنزل قدم بعد ثبوتها) نزل عن الإيمان والمعرفة باقد، (ينفد) يفني وينقطع ، (باق) دائم لاينقطع ، (فإذا قرأت القرآن فاستعذ بالله) فإذا أردت أن تقرأ القرآن فاسأل الله أن يعيذك وهذا مقدم ومؤخر وذلك أن الإستعاذة قبل القرأة ، ومعناها الإعتصام بالله ، (روح القِدس) جبرائيل ، ( لسان الذي يلحدون إليه ) لغة الذي يميلون القول إليـه ويزعمون أنه يعلمك ، (أعجمي) لايفصح ولايتكلم بالعربية، قال الكفار: إنما يعلم محمداً عبد بن الحضرى وهو صاحب الكتاب، فقال الله لسان الذي يلحدون الح، (من بعد ما فتنوا) أي

عدبوا ، (أمة قانتاً) معلم الخير مطيعاً ، (وآتيناه في الدنيا حسنة) يعني الذكر والثناء الحسن في الناس .

# سورة بني اسرائيل

(مبحان الذي) براءة له من السوء ، (أسرى بعبده) سرى بمحمد عليه ، إشارة إلى قصة المعراج ، (إنه كان عبداً شكوراً) ، عن سلمان كان نوح عليه السلام إذا أطعسم طعاماً ولبس ثوباً حمد الله فسمى عبيداً شكوراً ، (وقضينا إلى بنى اسرائيل) أوحينا إليهم وأعلمناهم ، (ولتعلن) لتبلغن ، ( وعد أولاهما) يعنى أولى الفساد؛ (عباداً لنا ) يعنى جالوت وقومه ، (فجاسوا خلال الديار) فشوا وترددوا وسط منازلهم، (ثم رددنا لكم الكرة عليهم) رددنا الدولة لكم عليهم بقتل جالوت ، ( أكثر نفير أ ) أكثر عدداً من عددكم ، ( وليتبروا ) وليدمروا وبخربوا ما غلبوا عليه ، (حصيراً) سجناً ومحبساً ، (عجولاً ) يعجل بالدعاء في الشر عجلته بالدعاء في الخير ، (مبصرة) مضيئة يبصر فيها، (فصلناه) بيناه ، ( أمرنا مترفيها ) أمرناهم على لسان رسول بالطاعـــة ، وعنى بالمترفين الجبارين والمسلطين، وقيل: سلطنا شرارها، (فحق) وجب ، (القول) العذاب ، (فدمرناها) أهلكناها ، (العاجلة) الدنيا ، (وسعى لها سعيها) عمل بفرائض الله ، (من عطاء ربك) يعنى الدنيا، وهي مقسومة بين البر والفاجر، (محظوراً) ممنوعاً في الدنيا من المؤمنين والكافرين ، ( وقضى ) أمر ، (ولاتقل لها أف ) يعني رديئة من الكلام ، ولا تستثقل شيأ من أمرهما ، (واخفض) ألن جانبك ، (للأوابين) الراجعين عن معاصى الله ، (ولا تبذر) لا تنفق في الباطل، (ابتغاء رحمة) انتظار رزق ، (میسورآ) لینا سهلاً ، ( ملوماً ) تلوم نفسك وتلام (محسورآ) لیس عندك أشى حسرت الرجل بالمسئلة إذا أفنيت جميع ما عنده، (خشية إملاق) مخافة الفقر،

(خطأ) إنماً ، (لوليه) لوارثه ، (وأحسن تأويلاً) عاقبة ، (ولاتقف) ولا تقل في شيّ بما لاتعلم ، ( مرحاً ) بالكبر والفخر ، ( لن تخرق الأرض ) لن تشقها ، (أفأصفاكم ) أى آثركم وأخلص لكم ، (صرفنا) وجهنا وبينا ، ( من كل مثـــل ) يوجب الإعتبار به والتفكر فيه ، (حجاباً مستوراً) معناهِ ساتراً،(وإذهم نجوى) مصدر مـن ناجيت فوصفهـم بها ، والمعنى : يتناجون بالتكذيب والإستهزاء ، (فسيتغضون إليك رؤسهم) يحركونها تكذيباً واستهزاء بهذا القول، وقيل: يهزؤن، (فتستجيبون بحمده) تجيبون بحمده حين لاينفعكم الحمد، (ينزغ) يفسد، (ولاتحوياق) من السقم والفقر إلى الصحة والغنى، (أو لئك الذين يدعون) كان ناس من الإنس يعبدون ناساً من الجنفأسلم الجن فتمسك هؤلاء بدينهم، (أيهم أقرب) هو أقرب إلى رحمة الله ، ( وما جعلنا الرؤيا التي أريناك) قال ابن عباس : هي رؤيا عين أربها رسول الله عَلَيْكِ ليلـة أسرى بـه ، (والشجرة الملعونــة) وهي الزقوم ، ( لأحتنكن ذريته ) لأستأصلنهم بالإغواء ولأستولين عليهم ، ( جزاء ً موفوراً ) وافرأ، (واستفزز) أزعجه واستخفه، (بصوتك) وهو الغناء والمزامير؛ (وأجلب عليهم) وصح، (بخيلك ورجلك) بالفرسان والماشي على رجلبه، (يزجي) يجرى ويسير ، (حاصباً ) هو الريح العاصف ، ( قاصفاً من الريح ) ريحاً شديدة تقصف الفلك وتكسره ، (تبيعاً ) ثائراً وناصراً ، (فتيلاً) وهو القشرة التي تكون في شق النواة ، (وأضل سبيلاً) أبعد حجة ، (ليفتنونك) ليستزلونك ، (ضعف الحياة وضعف الممات) عذاب الدنيا وعذاب الآخرة،(ليستفزونك) ليزعجونك، (و إذا لا يلبثون خلافك) لم يلبثوا حتى يستأصلوا خلفك ، (لدلوك الشمس) من وقت زوالها ، (إلى غسق الليل) إقباله بظلامه ، (وقرآن الفجر) صلاة الفجر ، (مشهوداً ) تشهده ملائكة الليل وملائكة النهار ، (نافلة) زيادة ، (مقاماً محموداً) يقيمك ربك في مقام محمود ، وهو مقام الشفاعة يوم القيامة ، (وزهق الباطل) اضميحل الشرك، (زهوقاً) زائلًا ، يزهق يهلك ، وقيل : ذاهباً ، (يؤُوساً )

قنوطاً يئس من رحمة الله ، (على شاكلته) على مذهبه وطريقه ، وقيل: ناحيته ، (قل الروح من أمر ربى) أى من علم ربى ، قالت البهود : يا أبا القاسم حدثنا عن الروح ؟ فنزلت، (كسفاً) قطعاً ، (قبيلاً) عياناً ، (خبت) طفئت، (ورفاتاً ) غباراً ، (قتوراً ) مقتراً بخيلاً ، (مثبوراً ) ملعوناً ، وقيل: محبوساً عن الخير ، فباراً ، (فوقناه) فصلناه، (يخرون للأذقان) للوجوه ، (ولا تجهر بصلاتك ولا تخافت بها) أطلب بين الجهر والإعلان وبين التخافت والخفض طريقاً لا جهراً شديداً ولاخفضاً لا تسمع أذنيك . كان رسول الله عليه الله الله الله الله عليه الله الله عليه الله الله عليه الله الله عليه أحداً .

### سورة الكهف

(عوجاً) التباساً واختلافاً ، (قيماً) عدلاً ، (باخع) مهاك ، (أسفاً) ندماً ، (الكهف) الفتح في الجبل ؛ (الرقيم) الكتاب ، وقيل: اللوح من رصاص كتب عاملهم أسماءهم ثم طرحه في خزانة ، (فضربنا على آذانهم) فضرب الله على آذانهم فناموا ، (ثم بعثناهم) أحييناهم ، (أمداً) غاية ، (ربطنا على قلوبهم) أهمناهم صبراً ، (شططاً) إفراطا ، (مرفقاً) كل ما ارتفقت به ، (نزاور) تميل ، أهمناهم صبراً ، (شططاً) إفراطا ، (مرفقاً) كل ما ارتفقت به ، (نزاور) تميل ، (تقرضهم ) تقطعهم ، (فجوة ) متسع ، (بالوصيد) بالفناء ، (أزكى) أكثر ، (ولا تعد عيناك عنهم) لا تتعدهم إلى غيرهم ، (فرطاً ) ندماً (سرادقها) مثل السرادق والحجرة التي تطيف بالفساطيط ، (كالمهل ) عكر الزيت ، (ولم تظلم) لم تنقص ، والحجرة التي تطيف بالفساطيط ، (كالمهل ) عكر الزيت ، (ولم تظلم) لم تنقص ، (وكان له ثمر) ذهب وفضة ، (يحاوره) يفاخره من المحاورة ، (لكنا هو الله ربي ) ثم حذف الألف وأدغم إحدى النوئين في الأخرى ، (حسباناً من الساء) صواعق من نار ، (زلفاً ) لا بثبت فيه قدم ، (هنالك الولاية)

مصدر كالتولى، (عقباً) عاقبه وهى الآخرة ، (الباقيات الصالحات) ذكر الله ، (موبقاً) مهلكاً، (قبلاً) عياناً وقبلاً جمع قبيل، وقبلاً بفتحتين مستقبلاً، وقبل: مقابلة، (ليدحضوا) ليزيلوا، والدحض الزلق، (موثلاً) ملجأ، (حقباً) دهراً طويلاً، (سرباً) مذهباً، يسرب يسلك، (قصصاً) رجعاً يقصان آثارهما، (عبداً من عبادنا) خضر عليه السلام، (فخشينا أن يرهقها طغياناً وكفراً) أن يحملها حبه على أن يتابعاه على دينه، (وأقرب رحماً) من الرحم، وهى أشد مبالغة من الرحم، ولى أشد مبالغة من الرحم، (كان تحته كنزلها) ذهب وفضة، (من كل شئ سبباً) علماً، (عين حمثة) حارة، (الصدفين) الجبلين، (فما اسطاعوا أن يظهروه) يعلوه، (جعله دكاً) زلزله، يقال: دكه زلزله، (لا يستطيعون سمعاً) لا يعقلون، (يحسبون أنهم يحسنون صنعاً) قال على: منهم الحرورية، قال سعد: لا ولكنهم أصحاب الصوامع، والحرورية قوم زاغوا فأزاغ الله قلوبهم، قال أبي: لكن الحوارج هم الفاسقون الذين ينقضون عهد الله من بعد ميثاقه.

#### سورة مريم

(لم نجعل له من قبل سمياً) مثلاً ، (سوياً) من غير خرس ، (وحناناً من لدنا) رحمة من عندنا، (بشراً سوياً) هو عيسى، (جباراً شقياً) عصبياً ، قالت : البهود : ألسم تقرؤن يا أخت هارون وقد كان بين موسى وعيسى ما كان ، فأجاب رسول الله عليه النهائية : أنهم كانوا يسمون بأسماء أنبيائهم والصالحين قبلهم ، (فأجاءها المخاض) ألجأها وجع الولادة ، (سرياً) نهراً صغيراً (رطباً جنياً) طرياً ، (انتبذت) اعتزلت، (شيئاً فرياً) عظيماً ، (أسمع بهم وأبصر) الكفار يومئذ أسمع شي وأبصره، (وأنذرهم يوم الحسرة) إذا نودى : يا أهل الجنة خلود ولاموت ، ويا أهل النار خلود ولاموت ، (لارجمنك) الأشتمنك، (لسان صدق علياً) ثناء مسناً ،

(واهجرنی) واجتنبی، (حفیاً) لطیفاً، (وبکیاً) جمع باك، (غیاً) خسراناً، لایسمعون فیها لغواً) باطلاً. قال رسول الله علیاً لجبریل: ما یمنعك أن تزورنا أكثر مما تزورنا، فنزلت: "و ما نتزل إلا بأمر ربك"، (وما كان ربك نسیاً) حقیراً، (هل تعلم لسه سمیا) لم یسم أحد "الرحمن"غیره، (عتیاً) عصیاً، (صلیاً) من صلی یصلی یعنی دخولاً واحتراقاً، (وإن منكم إلاواردها) یردونها ثم یصدرون باعمالهم، (حتماً مقضیاً) الحتم الواجب، (أحسن ندیاً) النادی المجلس، (أثاناً) مالاً، (ورئیاً) منظراً، وقیل: الری الشراب، قال خباب: جثت العاص بن واثل أتقاضی حقا لمی عنده، قال: لا أعطیك حتی تكفر بمحمد، فقلت: لاحتی تموت ثم تبعث، قال: وانی لمیت ثم مبعوث؟ قلت: نعم، قال: إن لی هنالك مالاً وولداً، فنزلت: "أفریت الذی كفر بآیاتنا"، (إداً) قولاً عظیما، (تؤزهم أزاً) نغویهم إغواء، وقیل: تزعجهم إزعاجا (نعد لهم عداً) نعد أنفاسهم التی ینفسون فی الدنیا، (ورداً) عطاشا، (عهداً) شهادة أن لا إله إلاالله، (هداً) ینفسون فی الدنیا، (ورداً) صوتا، وقیل: حسا.

#### سورة طه

(الواد المقدس) المبارك، واسمه طوى ، (أكاد أخفيها) لاأظهر عليها أحداً غيرى، (سيرتها) حالتها، (واحلل عقدة من لسانى) العقدة عدم النطق بالحرف، أو وفيه تمتمة أو فأفأة ، (أزرى) ظهرى (أن يفرط) أن يجعل ، (يطغى) يعتدى ، (فأوجس) أضمر خوفا ، (وفتناك فتونا) اختبرناك اختباراً ، (ولا تنيا) ولا تضعفا ، (أعطى كل شي خلقه) خلق لكل شي زوجه ، (ثم هدى) لمنكحه ومطعمه ومشربه ومسكنه ، (لايضل) لايخطى ، (في جذوع ) على جذوع ، والنهى) التي ، (تارة) حالة ، (فيسحتكم) فيهلككم، (السلوى) طائر يشبه بالسانى ،

(ولا تطغوا) لا تضلوا ، (فقد هوى) شقى ، (بملكنا) بأمرنا، (ظلت) أقت، (لمنسفنه فى اليم). لنذريته فى البحر ، (ساء) بنس ، ( يتخافتون ) يتساررون ، (قاعاً ) مستوياً ، وقبل : الأملس، وقبل : يعلوه الماء ، (صفصفاً ) الصفصف ما لا نبات فيه ، وقبل : المستوى من الأرض ، (عوجاً ) وادياً ، (أمتا ) سرابية ، (كاناً سوى) منصفاً بينهم ، ( يبسا ) يابسا ، (على قدر) موعد ، (ما خطبك) ما بالك ، (مساس) مصدر مسه مساسا (معيشة ضنكا) الضنك الشديد ، وقبل : الشقاء . قال رسول الله علياً : هو عذاب القبر ، (خشعت الأصوات) سكنت ، (همسا) صوتا خفيا، وقبل : حسرالأقدام والوطء الحيى والكلام الحني ، (وعنت الوجوه) ذلت ، (فلايخاف ظلما ) ان يظلم فيزاد في سيآنه ، ( من زينة القوم ) الحلى الذي استعاروه من آل فرعون ، ( فقذفناها ) ألقيناها ، ( ألني السامرى ) صنع ، (المثلى) تأنيث الأمثل، يقول بدينكم العدل ، ( أمثلهم طريقة ) أعدلم ، (هضما) لا يظلم فيهضم من حسناته ، (خوار ) صياح ، (حشرتني أعمى ) عن حجتى (كنت بصبراً ) في الدنيا ، ( لا تظمأ ) لا تعطش ، ( ولا تضحى ) لا يصبك حر.

# سورة الانبياء

( فلم أحسوا ) توقعوا، من أحسست ، (خامدين) ميتين ، ( لعكم تسئلون ) تستفهمون : (الويل) واد في جهنم ، ( ولايستحسرون ) لايعيون ، (ارتضى) رضى (في فلك) دوران، (يسبحون) يجرون ، وقيل: يدورون ، (ولاهم منا يصحبون) لايجاورون، (ننقصها من أطرافها) ننقص أصلها وبركتها ، (التماثيل) الأصنام ، (جذاذاً ) حطاما، (ثم نكسوا) ردوا ، (نفشت) النفش: الرعى بالليل ، (صنعة لبوس لكم) الدروع ، (أن لن نقدر عليه) لن نأخذه بالعذاب الذي أصابه،

(أمتكم أمة واحدة) دينكم دين واحد، (و تقطعوا أمرهم) اختلفوا، (حدب) شرف، (ينسلون) يقبلون، (حصب) شجر، وقيل: حطب. لما تزلت: "إنكم وما تعبدون من دون الله حصب جهنم، أنتم لها واردون" قال المشركون: الملائكة وعيسى وعزير يعبدون من دون الله، فنزلت: "إن الذين سبقت لهم منا الحسنى" (الحسيس) والحس واحد وهوالصوت الحنى، (السجل) الصحيفة، منا الحسنى" (الحسيس) عطى الصحيفة على الكتاب. قال رسول الله على الكتاب. قال رسول الله على إلى الله عراة غرلاء، ثم قرأ: "كما بدأنا أول خلق نعيده"، (آذنتكم) أعلمتكم.

# سورة الحج

المتعفف والذى يقنع بما أعطى ، ( المعتر ) السائل ، ( أذن للذين يقاتلون ) هى أول آية نزلت فى القتال ، ( وقصر مشيد ) بالجص والآجر ، ( إذا تمنى ألتى الشيطان فى حديثه فيبطل الله ما يلتى الشيطان و يحكم الله آياته ، (يسطون) يفرطون من السطوة .

### سورة المؤمنون

(قد أفلح المؤمنون) فازوا وسعدوا ، (خاشعون) ساكتون خائفون ، (من سلالة) نطفة، (سبع طرائق) سماوات، (تنبت بالدهن) هو الزيت ، (وأطرفناهم) وسعنا لهم، (هيهات هيهات) بعد ، (غثاء) زبداً ، وهوما ارتفع عن الماء ، أوما لا ينتفع به ، (ربوة) المكان المرتفع ، قال رسول الله ﷺ : الفردوس ربوة الجنة وأوسطها وأفضلها، (تترى) يتبع بعضها بعضا، (ذات قرار) خصب، (ومعين) ماء طاهر ، (أمتكم) دينكم ، (وقلوبهم وجلة) خائفين ، سألت عائشة النبي ﷺ عن هذه الآية : "والذين يؤتون ما آتوا وقلوبهم وجلـة" : أهم الذين يشربون الخمر ويسرقون؟ قال: لا، يا بنت الصديق، ولكنهم الذين يصومون ويتصدقون وهم يخافون أن لايقبل منهم ، ﴿ أُولئكُ الذين يسارعون في الحيرات وهم لها سابقون) سبقت لهم السعادة ، (بجأرون) يستغيثون ، (سامرأ تهجرون) حول البيت، وتقولون هجراً، (تنكصون) تدبرون، (عن الصراط لناكبون) عن الحق عادلون ، (تسحرون) تخدعون ، جاء رجل إلى ابن عباس فقال: يا ابن عباس إن في نفسي من القرآن شيأ، أسمع الله يقول : "وكان الله على كل شيُّ قديراً" كان هذا أمر قدكان، وقال : "فلا أنساب بينهم يومئذ ولايتساءلون" ، وقال. فى آية أخرى: "وأقبل بعضهم على بعض يتساءلون"؟ قال ابن عباس: أما قوله: "وكان الله على كل شيُّ قديراً" فإنه لم يزل ولا يزال،وأما قوله: "فلا يتساءلون"

فى النفخة الأولى، وأما قوله: " يتساءلون " فإذا دخلوا الجنة، (كالحون) عابسون، قال رسول الله تتالية : هم فيها كالحون تشوب أحدهم النار فتقلص شفته العليا حتى تبلغ وسط وأسه، وتسترخى شفته السفلى حتى تضرب سرته.

# سورة النور

( أنزلناها ) بيناها ،( وفرضناها ) أنزلنا فيها فرائض مختلفة . قال مرثد : يا رسول الله أنكح عناقا وكانت من البغايا بمكة ؟ فنزلت : " الزانى لاينكح إلا زانية "، (يرمون المحصنات) الحرائر ، (والذين يرمون أزواجهم) نزلت في هلال ابن أمية قذف امرأته عند النبي عَلَيْنِ في شريك بن سماء ، وقبل : في عويمر، ( إن الذين جاؤا بالإفك ) نزلت في قصة عائشة رضي الله عنها ، ( إذ تلقونه ) تقولونه برواية بعضكم عن بعض ، (ما زكى) ما اهتدى ، (ولايأتل) لايقسم ، (دينهم) حسابهم، (تستأنسوا) تستأذنوا، (ولايبدين زينتهن إلالبعولتهن) لا تبدى خلخالها ومعضدها ونحرها وشعرها إلا لزوجها ، قال ابن مسعود : لاخلخال ولاقرط ولاقلادة إلا ما ظهر منها ، قال : النياب ، (غير أولى الإربة) المغفل الذي لايشتهي النساء، (أو الطفل الذين لم يظهروا) لم يدروا لما يهم من الصغر، ( إن علمتم فيهم خيراً ) إن علمتم لهم حيلة ، (فتياتكم) إماثكم ، (البغاء) الزنا ، ( نورالساوات ) هادى أهل الساوات والأرض ، ( مثل نوره ) هداه فى قلب المؤمن، (كمشكاة) موضع الفتيلة، وقبل: الكوة، (في بيوت) مساجد، (أن ترفع) تكرم، (ويذكر فيها اسمه) يتلى فيها كتابه، (يسبح) يصلى ، (بالغدو) صلاة الغداة ، ( والآصال ) صلاة العصر ، (رجال لا تلهيهم تجارة ولابيع عن ذكر الله ) قال ابن عباس : كانوا أنجر الناس وأبيعهم ولكن لم تـكن تلهيهم تجارتهم ولابيعهم عن ذكرالله، ( بقيعة ) أرض مستوية ، (سنا برقمه) ضوؤه،

(من خلاله) من بين أضعاف السحاب ، (مذعنين) مطيعين ، (تحية) سلاماً .

# سورة الفرقارن

(تبارك) تفاعل من البركة ، (تملي) تقرأ ، ( ثبوراً ) ويلاً ، (بوراً ) هلكي ، (عنوا) طغوا ، (هباء منثوراً ) ما ينسف الريح ، (الذين يحشرون على وجوههم) قبل: يا نبي الله كيف يحشر الكافر على وجهه يوم القيامسة ؟ قال : أليس الذي أمشاء على الرجلين في الدنيا بقادر على أن يمشيه على وجهه يوم القيامة ؟ (الرس) المعدن ، (مد الظل) ما بين طلوع الفجر إلى طلوع الشمس ، (ساكناً ) دائماً ، (عليه دليلاً) فلولا الشمس ما عرف الظل ، (قبضاً يسيراً) سريعاً ، (جعل الليل والنهار خلفة) من فاته شي من الليل أن يعمله أدركه بالنهار أو من النهار أدركه بالليل ، (وعباد الرحمن ) المؤمنون ، (هوناً ) بالطاعسة والعفاف والتواضع ، بالليل ، (وعباد الرحمن ) المؤمنون ، (هوناً ) بالطاعسة والعفاف والتواضع ، وغراماً ) ملازماً شديداً كلزوم الغريم، وقيل : هلاكا ، (لا يقتلون النفس التي حرم الله إلا بالحق ) لما نزلت قال أهل مكة : فقد عدلنا بالله وقتلنا النفس التي حرم الله وزنينا، فأنزل الله عز وجل: "إلامن تاب وآمن" الآية ، (أثاما) عقوبة ، حرم الله وزينا، فأنزل الله عز وجل: "إلامن تاب وآمن" الآية ، (أثاما) عقوبة ، (هب لنا من أزواجنا و ذرياتنا قرة أعين) في طاعة الله، وما شي أقر لعين مؤمن أن يرى حبيبه في طاعة الله ، (ما يعبأ) لا يعتد به ، يقال : ما عبأت بـه شيأ ، (لزاما) هلكة .

#### سورة الشعراء

(كالطود) كالجبل، (أزلفنا) جمعنا، (لشرذمة) طائفة قليلة، (فكبكبوا) جمعوا، (ربع) شرف، (مصانع) كل بناء فهو مصنعة، (لعلكم) كأنكم تخلدون، (خلق الأولين) دين الأولين، (فارهين) حاذقين، وقيل: مرحين، (تعثوا)

العثو أشد الفساد ، (تعبثون) تلعبون ، (هضيم) منضم بعضه إلى بعض ، وقيل : يتفتت إذا مس ، (مسحرين) مسحورين، (الأيكة) الغيضة، وقيل: هي شجرة، (الجبلة) الخلق ، (يوم الظلة) اظلال العذاب ، (واخفض جناحك) ألن جانبيك ، (في كل واد يهيمون) في كل لغو يخوضون .

### سورة النمل

(بورك) قدس ، (بشهاب قبس) شعلة من النار تقتبسون منه ، (أوزعنی) اجعلنی ، (يخرج الحبء) يعلم كلخفية في الساء والأرض ، (لا قبل لهم) لا طاقة لهم . الصرح كل ملاط اتخذ من القوارير ، و الصرح القصر وجماعته : صروح ، (عرش عظيم) سرير كريم ، (يأتوني مسلمين) طائعين ، (نكروا) غيروا ، (طائركم) مصائبكم ، (ادارك علمهم) غاب علمهم ، (ردف) قرب ، (يوزعون) يحبسون ، وقيل : يدفعون ، وقيل : يجبس أولهم على آخرهم حتى تنام الطير (داخرين) صاغرين (جامدة) قائمة (أتقن) أحكم ،

#### سورة القصص

(قصيه) اتبعى أثره ، (عن جنب) بعد ، (يأتمرون) يتشاورون، (آنست) أبصرت ، (جذوة) قطعة غليظة من الخشب ليس فيها لهب، وقيل : شهاب ، (ردأ) معينا، (سنشد عضدك) سنعينك، العضد: المعين، قال رسول الله عليه لله على قل: "لاإله إلاالله" أشهد لك بها يوم القيامة ، قال : لولا أن تعبر في قريش ، إنما حمله عليها الجزع لأقررت بها عينك فأنزل الله تعالى : "إنك لا تهدى من أحببت "، (فعميت عليهم الأنباء) الحجج ، (سرمداً) دائما ، (لتنوء) تثقل ، (لرادك إلى معاد) إلى مكة ، (كل شي هالك إلا وجهه) إلا ملكه، ويقال : الاما أريد به وجه الله .

### سورة المنكبوت

(تخلفون إفكا) تصنعون كذبا، (أثقالاً) أوزاراً. قالت أم سعد لسعد: أليس قد أمر الله بالبر؟ والله لا أطعم طعاما ولا أشرب شرابا حتى أموت أو تكفر، فنزلت: "ووصينا الإنسان بوالديه حسنا وإن جاهداك على أن تشرك بى الح" (وتأتون في ناديكم المنكر) كانوا يخذفون أهل الأرض ويسخرون منهم.

### سورة الروم

كانت فارس يوم نرلت هذه الآية : (ألم غلبت الروم) قاهرين للروم ، وكان المسلمون يحبون ظهور الروم ، وكانت قريش تحب ظهور فارس ، فأنزل الله هذه الآية فظهرت غلبة الروم على فارس فى السنة السابعة ، (أدنى الأرض) طرف الشام ، (أهون) أيسر ، (يصدعون) يتفرقون ، (فلايربو) من أعطى يبتغى الفضل فلا أجر له فيها، (يحبرون) ينعمون ، (يمهلون) يهيؤن المضاجع، (الودق) المطر ، (السوآى) الإساءة ، (لا تبديل خلق الله) لدين الله (الفطرة) الإسلام .

## سورة لقمان

(ولا تصعر خدك للناس) لا تتكبر فتحقر عباد الله وتعرض عنهم بوجهك إذا كلموك، والتصعر الإعراض بالوجه، (الغرور) الشيطان،(ختار) غدار.

# سورة الم السجادة

رتتجافی جنوبهم عن المضاجع) نزلت : فی انتظار الصلاة ، (نسیناکم) ترکناکم ، (العذاب الأدنی) مصائب الدنیا وأسقامها وبلاؤها ، (مهین) ضعیف وهو نطفة الرجل ، (الجرز) التي لا تمطر إلامطراً لايغني عنهم شيئاً،(أولم يهد) أولم يبين .

### سورة الاحزاب

كان الناس يدعون زيد بنحارثة: زيد بن محمد حتى نزل القرآن . "أدعوهم لآبائهم". وعن ابنعباس: كان المنافقون يقولون: لمحمد قلبان، قلب معهم وقلب معكم، فأنزل الله: "ما جعل لرجل من قلبين"، (فمنهم من قضى نحبه) أجله الذي قدر له ، قال رسول الله ﷺ: طلحة ممن قضى نحبه ، (صياصيهم) قصورهم، (سلقوكم) استقبلوكم ، (بألسنة حداد) أي في الطعن،(فيطمع الذي في قلبه مرض) فجور و زناً . قالت امرأة : ما أرى كل شي إلا للرجال ، وما أرى النساء يذكرن بشيء؟ فنزلت: "إن المسلمين والمسلمات"، (وتخفى في نفسك) نزلت في شأن زینب بنت جحش وزید بن حارثة، (یصلون) ببرکون ، (ترجی) تؤخر. بني رسول الله ﷺ بزينب فدعا قوماً إلى الطعام فلما أكلوا وخرجوا بتي رجلان يتحدثان ، فأنزل الله : " يا أيها الذين آمنوا لا تدخلوا بيوت النبي الآبــة " ، (لنغرينك بهـم) لنسلطنك عليهم ، قال رسول الله عِلَيْلِيِّ : إن موسى كان رجلًا حيبًا ستيراً من جلده شي ، فقالوا: ما يستتر إلا من عيب، وإنه خلا يوماً وحده فوضع ثيابه على حجر واغتسل وأن الحجر عدا بثوبسه فطلب موسى الحجر يقول : ثوبى حجر ، ثوبى حجر حتى انتهى إلى ملأ من بنى إسرائيل فرأوه عرياناً أحسن الناس خلقاً، فذلك قوله: "فبرأه الله مما قالوا"،(سديداً) قولاً عدلاً حقاً، (الأمانة) الفرائض ، (جهولاً) غرآ بأمرالله .

#### سورة سيا

قال رسول الله ﷺ : هو رجل ولد عشرة من العرب، فتيامن منهم ستة

وتشاءم منهم أربعة ، (منسأته) عصاه ، (سيل العرم) الشديد ، (خط) الإراك ، (هل يجازى) يعاقب ، (الأثل) الطرفاء ، (أوبى معه) سبحى، (وقدر فى السرد) المسامير والحلق ، (وأسلنا له عين القطر ) أذبنا له الحديد، وقيل : الصفر ، (عاريب) بنيان ما دونالقصور ، (وجفان كالجواب) كحياض الإبل، والجوابى : الحياض الواسعة ، (فزع) جلى ، (الفتاح) القاضى، (معاجزين) مسابقين، وقيل : الحياض الواسعة ، (فزع) جلى ، (الفتاح) القاضى، (معاجزين) مسابقين، وقيل : مغالبين ، (معشار) عشر ، (أعظكم بواحدة ) بطاعة الله ، ( وبين ما يشتهون ) من مال وولد وزهرة ، (بأشياعهم) بأمثالهم ، (فلا فوت) فلانجاة ، (أنى لهم التناوش) فكيف لهم بالرد ، أى من الآخرة إلى الدنيا .

#### سورة الملائكة

(الكلم الطيب) ذكر الله ، (والعمل الصالح) أداء الفرض ، (قطمير ) هو الجلد الذي يكون على ظهر النواة ، (لغوب ) إعياء ، (جدد ) هي الطرائق ، (الحرور) بالنهار، وقيل : الحرور بالليل والسموم بالنهار مع الشمس ، (مثقلة) بالوزر ، (غرابيب سود) الشديد السواد ، (ثم أورثنا الكتاب الذين اصطفينا ) قال رسول الله عَلَيْنِينَ : كلهم في الجنة .

#### سورة بس

كانت بنوسلمة فى ناحية المدينة فأرادوا النقلة إلى قرب المسجد فنزلت : "إنا نحن نحيى الموتى ونكتب ما قدموا وآثارهم" (مقمحون) المقمح الشامخ بأنفه، المنكس رأسه ، (طائركم) مصائبكم ، (أحصيناه) حفظناه ، (فعززنا) شددنا، (يا حسرة) ويل لهم وحسرة عليهم لإستهزائهم بالرسل ، (كالعرجون القديم) أصل العدق العتيق ، (المشحون) الممتلئ ، (أن تدرك القمر) لايستضى أحدهما

بضوء الآخر ولا ينبغى ذلك لها ، ( ولا الليل سابق النهار ) يتطالبان حثيثين ، (نسلخ منه النهار) نخرج أحدهما من الآخر و بجرى كل واحد منها من الآخر ، (من مثله ما يركبون) من الأنعام ، (جند محضرون) عند الحساب ، (الأجداث) القبور ، (ينسلون) يخرجون ، (من مرقدنا) مخرجنا .

### سورة الصافات

(واصب) دائم ، (لازب) ملتزق، (يستسخرون) يسخرون ، (فاهدوهم) وجهوهم، (وقفوهم) احبسوهم، (إنهم مسؤلون) محاسبون ، (مالكم لا تناصرون) تمانعون ، (مستسلمون) مسخرون ، (غول) صداع ، وقيل : لانن ولا كراهة كخمر الدنيا ، (بيض مكنون) هواللؤلؤ المكنون ، (سواء الجحيم) وسط الجحيم، (شوباً ) يخلط طعامهم ويساط بالحميم ، (ألفوا ) وجدوا ، (وجعلنا ذريته هم الباقين) قال رسول الله عليه : حام وسام ويافث ، (وتركنا عليه في الآخرين) لسان صدق للأنبياء كلهم ، (وإن من شيعته) أهل دينه ، (يزفون ) ينسلون في المشي ، (بلغ معه السعي ) العمل ، (وتله) صرعه ، (في الغارين) في الباقين ، (الفلك المشحون) السفينة الموقرة الممتلئة ، (وهو مليم ) مسي مذنب ، (فنبذناه بالعراء ) ألقيناه بالساحل ، وقيل: وجه الأرض ، (من يقطين ) من غير ذات أصل وهو الدباء ونحوه ، (بفاتنين) مضلين ، (لنحن الصافون) هم الملائكة .

#### سورة ص

(في عزة) نفار ، (الملة الآخرة) وهي ملة قريش ، (ولات حين مناص) ليس حين فرار ، (عجاب) عجب ، (الإختلاق) الكذب والتخريص ، (فليرتقوأ في الأسباب) الساء، وقيل : طرف الساء وأبوابها، (جند ما هنالك مهزوم) يعنى قريشاً، (أولئك الأحزاب) القرون الماضية، (فواق) رجوع وترداد، (قطنا) القط العذاب، وقيل: الجزاء، وقيل: الصحيفة، (ولا تشطط) لا تسرف، (وعزنی) غلبنی، (الحلطاء) الشركاء، (الصافنات) صفن الفرس رفع إحدی رجلیه حتی تكون علی طرف الجافر، (الجیاد) السراع، (فطفق مسحاً) جعل مسح أعراف الحیل وعراقیبها، (جسداً) شیطاناً، (رخاء) طیبة مطبعة له، مسح أعراف الحیل وعراقیبها، (جسداً) شیطاناً، (رخاء) طیبة مطبعة له، (حیث أصاب) حیث أراد، (الأصفاد) القیود، (فامن) أعط، (أركض) اضرب، بركضون یعدون، (ضغثاً) حزمة، (أولی الایدی) القوة، (والابصار) الفقه فی الدین، وقیل: التبصر فی أمر الله، (قاصرات الطرف) عن غیر أزواجهن، المقده فی الدین، وقیل: التبصر فی أمر الله، (قاصرات الطرف) عن غیر أزواجهن، (أثراب) مستویات، وقیل: أمثال، (غساق) الزمهریر، (من شكله أزواج) ألوان من العذاب، (اتخذناهم سخریاً) أحطنابهم.

#### سورة الزمر

 ثم يقول: أنا الملك، أين ملوك الأرض؟ (ونفخ في الصور) قال أعرابي: يا رسول الله ما الصور ؟ قال: قرن ينفخ فيه، (حافين) مطيفين بحوافيه ، بجوانبه .

# سورة المؤمن

(ذى الطول) السعة والغنى ، وقبل: التفضل ، (دأب) حال ، (تباب ) خسران ، (أدعونى) وحدونى . قال رسول الله عَلَيْلَةٍ ؛ الدعاء هو العبادة ، (داخرين) خاشعين، (النجاة) الإيمان ، (ليس له دعوة) يعنى الوثن ، (يسجرون) توقد بهم النار ، (تمرحون) تبطرون ،

# سورة حم السجدة

(قصلت) بينت ، (غير ممنون) محسوب ، (وقدر قيها أقواتها) أرزاقها ، اثيا طوعاً أو كرهاً ) وافقاً إرادتى ، (قالتا أتينا طائعين) وافقنا ، (فى كل سماء أمرها) ما أمرنا به ، (محسات) مشائم ، (فهديناهم) بينا لهم . اختصم عند البيت ثلاثة نفر،قال أحدهم: أثرون الله يسمع ما نقول؟ فقال الآخر: يسمع إنجهرنا ولا يسمع إن أخفينا، فأثرل يسمع إن أخفينا، فأثرل الله : " وما كنم تسترون أن يشهد عليكم سمعكم ولا أبصاركم ولاجلودكم ولكن ظننتم الآية " (والغوا فيه) عيبوه . قرأ رسول الله تشائح : " إن الذين قالوا ربنا الله ثم استقاموا " ، قال : قد قالها الناس ثم كفر أكثرهم فمن مات عليها فقد استقام ، ( إدفع بالتي هي أحسن ) الصبر عند الغضب والعفو عند الإساءة ، (لايسأمون) لايفترون، (ولى حميم) هو القريب ، (اعملوا ما شقم) يعني الوعيد، (ما لهم من عيص) حاص عنه حاد ، (مرية) امتراء .

#### سورة الشوري

(يذرؤكم فيه) نسارً بعد نسل ؛ (لاحجة) لاخصومة ، (شرعوا) ابتدعوا، (إلا المودة في القربي ) قال سعيد بن جبير : قربي آل محمد . فقال ابن عباس : علمت، إن النبي علم الله الله عن بطن من قريش إلا كان له فيهم قرابة ، فقال : اللا أن تصلوا ما بيني وبينكم من القرابة ، ( فها كسبت أيديكم ) قال رسول الله علم الله أن تصيب عبداً نكبة فما فوقها إلا بذنب وما يعفو الله أكثر ، (فيظللن رواكد على ظهره ) فلا يتحركن ولا يجرين في البحر ، (يوبقهن) يهلكهن ، رواكد على ظهره ) فلا يتحركن ولا يجرين في البحر ، (يوبقهن) يهلكهن ، (من طرف ختي ) ذليل ، (عقيماً ) لا تلد ، (أوحينا إليك روحاً من أمرنا) القرآن .

### سورة الزخرف

(أم الكتاب) أصل الكتاب، (مضى مثل الأولين) عقوبة الأولين، (مقرنين) مطيقين ضابطين، يقال: فلان مقرن لفلان ضابطله، (وجعلوا له من عباده جزأ) عدلاً، (كظيم) ممثليً غماً، (أو من ينشأ فى الحلية) يعنى الجوارى، (لو شاء الرحمن ما عبدناهم) يعنون الأوثان، (على أمة) على إمام، (ومعارج) هى الدرج، (وزخرفاً) هو الذهب، (ومن يعش) يعم، (وإنه لذكر لك) شرف، (آسفونا) أسخطونا، (يصدون) يضجون، (تحبرون) تكرمون، (ملائكة فى الأرض يخلفون) يخلف بعضهم بعضاً، (وأكواب) أباريق لاخراطيم لها، (فإنا مبرمون) مجمعون، (وقيله يا رب) تفسيره أيحسبون أنا لا نسمع مرهم ونجواهم ولا نسمع قيلهم.

#### سورة الدخاري

(رهوآ) ساكناً،وقيل: طريقاً يابساً، (فاعتلوه) ادفعوه، (زوجناهم

بحور عين) أنكحناهم حوراً عيناً محار فيها الطرف، (قوم تبع) ملوك اليمن، وكل واحد منهم يسمى تبعاً (فارتقب) فانتظر. قال ابن مسعود: إن قريشاً لما استعصوا على النبى والله عليهم بسنين كسنى يوسف فأصابهم قحط وجهد حتى أكلوا العظام فجعل الرجل ينظر إلى الساء فيرى ما بينه وبينها كهيئة الدخان من الجهد، فأ زل الله تعالى: "فارتقب يوم تأتى الساء بدخان مبين"، فقيل: يا رسول الله استسق الله لمضر؟ فاستستى فسقوا فعادوا إلى حالهم حين جاءتهم الرفاهية فنزلت: "إنكم عائدون" ثم أزل: " يوم نبطش البطشة الكبرى إنا منتقمون" يعنى يوم بدر.

# سورة الجاثية

( أضله الله على علم ) في سابق علمه ، (جاثبة) مستوفزين على الركب ، نستنسخ) نكتب .

# سورة الاحقاف

(فيها إن مكناكم) ما لمنمكن لكم ، (أثارة) بقية من علم ، (ماكنت بدعاً من الرسل) ماكنت بأول الرسل، (أرأيتم) أتعلمون ، (عارضاً) هو السحاب . قال ابن مسعود : افتقدنا النبي عَلَيْنَ ذات ليلة وهو بمكة فقلنا : اغتيل استطير ما فعل به، فبتنا بشر ليلة حتى إذا أصبحنا إذا نحن به يجى من قبل حراء، فقال : أتانى داعى الجن فأتبتهم فقرأت عليهم .

# سورة محمك عَلَيْهُ

(آسن) متغير، (أوزارها) آثامها،(عرفها) بينها،( مولى الذين آمنوا ) وليهم

(يستبدل قوماً غيركم) ضرب رسول الله ﷺ منكب سلمان ثم قال: هذا وقومه، (عزم الأمر) جد الأمر، (أضغانهم) حسدهم، (ولن يتركم) لاينقصكم.

### سررة الفنح

(ليغفرنك الله ما تقدم) قال رسول الله وَالله والله وال

#### سورة الحجرات

(لا تقدموا بين يدى الله ورسوله) لا تقولوا خلاف الكتاب والسنة . روى أن الأقرع بن حابس قدم على رسول الله على أن الأقرع بن حابس قدم على رسول الله على أب البوبكر : يا رسول الله استعمله على قومه ، فقال عمر : لا تستعمله يا رسول لله ، فتكلما عند النبى عَلَيْهِ حتى ارتفعت أصواتها ، فنزلت : "يا أيها الذين آمنوا لاترفعوا أصواتكم "، (ولا تجسسوا) هو أن يتبع عورات المؤمن ، (امتحن الله) اخلص،

(ولا تنابزوا) تدعوا بالكفر بعد الإسلام . كان الرجل يكون له الإسمان والثلاثة فيدعى ببعضها فعسى أن يكرهه فنزلت ، (الشعوب) النسب البعيد، والقبائل دون ذلك.

#### سورة ق

(الهيد) الكريم، (مريج) مختلف ملتبس، وقيل: باطل، (باسقات) طوال، (لبس) شك، (حبل الوريد) عرق العنق، (ذلك رجع بعيد) رد بعيد، (فروج) فتوق، (ما تنقص الأرض منهم) من عظامهم، (حب الحصيد) الحنطة، (قرينه) الشيطان الذي قيض له، (تبصرة) تبصيراً، (فنقبوا) هربوا، وقيل: ضربوا، (ألتي السمع) لايحدث نفسه بغيره، (لغوب) نصب، (نضيد) الكفرى ما دام في إكمامه، ومعناه منضود بعضه على بعض.

### سورة الذاريات

(والذاريات) الرياح، تذروه تفرقه ، (فالحاملات وقرآ) السحاب، (ذات) الحبك) ذات الطرائق والحلق الحسن، وقيل: استواؤها وحسنها، (قتل الحراصون) لعن المرتابون ، (في غمرة ساهون) في ضلالة يتادون ، (يفتنون) يعذبون ، (يهجعون) ينامون، (وفي أنفسكم أفلا تبصرون) تأكلون وتشربون في مدخل واحد ويخرج من موضعين ، (فراغ إلى أهله) فرجع ، (صرة) صيحة ، (فصكت) لطمت ، (بركنه) بقوته ، (كالرميم) نبات الأرض إذا دبس ويبس ، (بأيد) بقوة ، (إنا لموسعون) لذو وسعة ، (خلقنا زوجين) صنفين كالذكر والأنثى واختلاف الألوان إلى حلو وحامض مثلاً فها زوجان ، (ففروا إلى الله) معناه من الله إليه، (وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون) أهل السعادة من الفريقين

إلا ليوحدون، (أتواصوا) تواطوا ، (المتين) الشديد، (ذنوباً) دلواً .

### سورة الطور

الطور الجبل ، (مسطور) مكتوب ، (رق منشور) صحيفة ، (المسجور) المحبوس ، وقيل : الموقود يسجر حتى يذهب ماؤه فلا يبقى فيه قطرة ، (تمور) تتحرك وتدور ، (يدعون) يدفعون (فاكهين) معجبين ، (ما ألتناهم) ما نقصناهم، (يتنازعون) يتعاطون، (تأثيم) كذب، (ريب المنون) الموت، (المسيطرون) المسلطون، (كسفاً) قطعاً .

### سورة النجم

(إذا هوى) غاب، ( ذو مرة ) منظر حسن ، وقيل : ذو شدة وقوة فى أمر الله، (قاب قوسين) حيث الوتر من القوسين، (أفتارونه) أفتجادلونه . قال ابن عباس : رأى محمد ربه ، وأورد عليه: لا تدركه الأبصار ، فقال : ويحك ذلك إذا تجلى بنور الذى هو نوره ، وقالت عائشة : إنما هو جبريل لم يره فى صورته بالامرتين : مرة عند سدرة المنتهى ، ومرة عند أجياد له ستمائة جناح ، (ما زاغ البصر ) بصر محمد عليه ، (وما طغى) ولاجاوز ما رأى ، (قسمة ضيزى ) جائرة ، وقيل : عوجاء (أكدى ) كدأه بمنه ، وقيل قطع عطاءه ، (الذى وفى ) ما فرض عليه ، (أغنى وأقنى) أعطى وأرضى ، (رب الشعرى ) هو مرام الجوزاء، (أزفت الآزفة ) اقتربت الساعة ، الآزفة من الساء يوم القيامة ، (سامدون) لاهون ، والسمود اللهو .

#### سورة القمر

انشق القمر على عهد رسول الله عِلَيْكُمْ فرقتين : فرقة فوق الجبل ، وفرقة دونه،

فقال رسول الله عَلِيْنِ : أشهدوا ، (مستمر ) دائم ، (عذاب مستقر ) حق ، (مزدجر) متناهی ، (وازدجر ) افتعل من زجرت ، (ودسر) جمع دسار الذی تحرض به السفینة ، وقیل : أضلاع السفینة ، (أشر ) مرح ، (شرب محتضر) محضرون الماء ، (فتعاطی) تعاطاها بیده فعقرها ، (المحتظر ) الذی یجعل لغنمه حظیرة ، والهشیم المحترق ، (یسرنا القرآن) هونا قراءته، (فتماروا) کذبوا ، (سیهزم الجمع ویولون الدبر ) تلاها رسول الله علیه الله علیه مدا مصداق هذا الوعد . جاء مشرکو قریش بخاصمون رسول الله علیه فی القدر فنزلت : "یوم یسحبون فی النار علی وجوههم ذوقوا مس سقر إناکل شی خلقناه بقدر ".

## سورة الرحمن

(النجم) ما ينبسط على الأرض، (الشجر) القائم على ساق، (الوزن) بريد لسان الميزان، (الأنام) الحلق، (العصف) النبن، وقيل: ورق الحنطة والنبن، (الريحان) بخضرة الزرع وورقه والحب الذي يؤكل منه (فبأى آلاء ربكما) بأى نعم الله، (صلصال) طين خلط برمل، (كالفخار) كما يصنع الفخار، (مارج) لهب اصفر، وقيل: خالص النار، (مرج) أرسل، (برزخ) حاجز، (لايبغيان) لايختلطان، (المنشآت) ما رفع شراعه من السفن، (ذو الجلال) ذو العزة والكبرياء، (سنفرغ لكم) هذا وعيد من الله لعباده، وليس بالله شغل يعني يحاسبكم، (لا تنفذون) لا تخرجون من سلطاني، (شواظ) لهب النار، وقيل: اللهب الذي لا دخان له، (و نحاس) دخان النار، وقيل: الدخان الذي لا لهب له، وقيل: الصفر يصب على رؤسهم يعذبون به، (ولن خاف مقام ربه جنتان) يهم بالمعصية فيذكر الله فيتركها، (أفنان) أغصان، (وجني الجنتين دان) ما يجتني قريب، (قاصرات فيتركها، (أفنان) أغصان، (وجني الجنتين دان) ما يجتني قريب، (قاصرات الطرف) لا يعاين غير أزواجهن، (لم يطمئهن) لم يدن منهن، (مدهامنان) سوداوان

· · · .

من الرى، (نضاختان) فانضتان، (مقصورات) هى الحور، وقيل: محبوسات قصر طرفهن وأنفسهن على أزواجهن، (رفرف خضر) مجالس.

### سورة الواقعة

(خافضة) لقوم إلى النار رافعة لآخرين إلى الجنة (رجت) زلزلت (وبست) فتنت (ثلة) أمة (موضونة) منسوجة (وأكواب) الكوب إناء لا أذن له ولاعروة (وأباريق) ذوات العرى والآذان (ولاينزفون) لايفيون ولايسكرون (لغوآ) باطلاً (تأثيماً) كذباً (في سدر محضود) ليس له شوك ، ويقال : المحضود الموقر حماة (وطلح منضود) الموز (وماء مسكوب) جار (مترفين) متمتعين ومتنعمين (يحموم) دخان أسود (إنا أنشأناهن إنشاء وقال رسول الله والمحتلفية : من المنشآت اللاتي كن في الدنيا عجائز عمشاء رمصاء (يصرون) يدومون (الحنث العظيم) الشرك (الهيم) الإبل الفاء ، (ما تمنون) تريقون من النطف يعني في أرحام النساء ، (إنا لمغرمون) لملزمون ، (تورون) تسجرون أوريت أوقدت ، (الممقوين) المسافرين ، (بحواقع النجوم) بحكم القرآن ، (مدهنون) مكذبون ، (وتجعلون رزقكم) شكره ، (أنكم تكذبون) قال رسول الله ويتاليه التحولون : مطرنا بنوء كذا رغير مدينين) محاسبين ، (فروح) راحة ، (وجنة نعيم) رخاء ، (فسلام لك) وكذا ، (غير مدينين) عاسبين ، (فروح) راحة ، (وجنة نعيم) رخاء ، (فسلام لك)

#### سورة الحديد

( نبر أها ) تخلقها، ( مستخلفین ) معمرین، ( فیه بأس شدید ) جنة وسلاح، (مولاکم) أولی بکم .

# سورة المجادلة

قالت عائشة رضى الله عنها : تبارك الذى وسع سمعه كل شى أنى لأسمع قول خولة بنت ثعلبة ويحنى على بعضه وهى تشتكى زوجها إلى رسول الله ويخلى على بعضه وهى تشتكى زوجها إلى رسول الله ويخلى على بعضه وهى تشتكى زوجها إلى رسول الله أكل شبابى ونشرت له بطنى حتى إذا كبرت له سنى وانقطع له ولدى ظاهر منى ، أللهم إنى أشكو إليك ، قالت عائشة : فما برحت حتى نزل جبريل عليه السلام بهؤلاء الآيات : "قد سمع الله قول التى " الآيات، ( يحادون الله ) يشاقونه، ( كبتوا ) أخزوا من الحزى . قال على برائيه : نزلت "يا أيها الذين آمنوا إذا ناجيتم الرسول" الآية، قال النبي عليه : ما ترى أدينار؟ قلت : لا يطيقونه ، قال : فنصف دينار ، قلت : لا يطيقونه ، فقال : فكم؟ قلت : شعيرة، قال : إنك لزهيد ، فنزلت : "أ أشفقتم الآية" ، قال النبي عليه : فله النبي عليه الله ي عن هذه الأمة، (استحوذ) غلب .

# سورة الحشر

(الجلاء) الإحراج من أرض إلى أرض، قال ابن عباس: ترلت في بني النفير أمر المسلمون بقطع النخل فحاك في صدورهم فقالوا: قد قطعنا بعضا وتركنا بعضا فلنسألن رسول الله عليه فأنزل الله: "ما قطعم من لينة الح"، قالت عائشة: وكانوا من سبط لم يصبهم جلاء فيا خلا، (لينة) نخلة ما لم تكن عجوة أوبرنية، (حاجة) حسداً، (خصاصة) فاقة، روى أن رجارً من الأنصار بات به ضيف فلم يكن عنده إلا قوته وقوت صبيانه فقال لإمرأته: نوى الصبية وأطفى السراج وقربي للضيف ما عندك، فنزلت: "ويؤثرون على أنفسهم ولوكان بهم خصاصة"، (المفلحون) الفائزون بالحلود، والفلاح البقاء، ولوكان بهم خصاصة"، (المفلحون) الفائزون بالحلود، والفلاح البقاء، (المهيمن) الشاهد، (العزيز) المقتدر على ما يشاء، (المحكم) الحكم لما أراد.

# سورة الممتحنة

زلت في كتاب حاطب بن أبي بلتعة إلى المشركين يخبرهم ببعض أمرالنبي عَبْرهم ببعض أمرالنبي عَبْرهم ببعض أمرالنبي عَبْلِيَة ، (لا تجعلنا فننة للذين كفروا) لا تسلطهم علينا فيفتنونا . قدمت أم أسماء بنت أبي بكر الصديق بهدايا فأبت أن تقبلها وتدخلها ، فأنزل الله تعالى : "لاينهاكم الله عن الذين لم يقاتلوكم الآية "، (ولايأتين ببهتان يفترينه) لايلحقن بأزواجهن غير أولادهم .

#### سورة الصف

قال عبد الله بن سلام: قعدنا نفراً من أصحاب النبي عَلَيْكُ وتذاكرنا فقلنا: لو زعلم أى الأعمال أحب إلى الله لعملناه ؟ فأنزل الله : "سبح لله ما فى الساوات وما فى الأرض"السورة، (مرصوص) ملصق بعضه ببعض، (من أنصارى إلى الله) من يتبعنى .

### سورة الجمعة

(وآخرين منهم لما يلحقوا بهم) قيل: من هم يا رسول الله؟ فوضع رسول الله وآخرين منهم لما يلحقوا بهم) قيل: من هم يا رسول الله ؟ فوضع رسول الله وَيُلْتُنِهُ يَدُهُ عَلَى سلمان ثم قال : لوكان الإيمان عند الثريا لناله رجال من هؤلاء . أفيلت عبر يوم الجمعة وهم مع رسول الله وَيُلِيِّهُ فَتِبادِر الناس إلا إثنى عشر رجلاً فأنزل الله : " وإذا رأوا تجارة أو لهواً الآية ".

### سورة المنافقيرن

نزلت في الرد على عبد الله بن أبي المنسافق فيما قال ، ولتصديق زيد بن أرقم فيما حكاه عنه ، (قاتلهم الله ) لعنهم الله ، وكل قتل في القرآن مضاف إلى

الله فهو لعن ، (خشب مسندة) نخل قيام ، وقيل : كانوا رجالاً أجمل شي ، ولله فهو لعن ، (خشب مسندة) نخل شي ، ولي الله فهو لعن ، (ينفضوا) يتفرقوا . (لووا رؤسهم) حركوها استهزاء بالنبي عَلَيْتِهِ ، (ينفضوا) يتفرقوا .

# سررة التفابرن

(يوم التغابن) غبن أهل الجنة أهل النار ، (ومن يؤمن بالله يهد قلبه )
هو الذي إذا أصابته مصيبة رضى وعرف أنها من عند الله ، (من أزواجهم وأولادكم عدواً لكم) قال ابن عباس رضى الله عنها : هؤلاء رجال أسلموا في أهل مكة وأرادوا أن يأتوا النبي عَلَيْكُو فأبي أزواجهم وأولادهم .

# سورة الطلاق

(أنفقوا) تصدقوا، (ومن يتق الله يجعل له مخرجاً) ينجيه من كل كرب في الدنيا والآخرة، (إن ارتبتم) إن لم تعلموا، (وبال أمرها) جزاءها، (وأولات الأحمال) واحدتها ذات حمل، بين النبي عَلَيْنِ أن الحامل إذا وضعت بعد وفاة زوجها بقريب فقد انقضت عدتها، فحكم أولات الحمل مخصص لحكم المتوفى عنها زوجها، (عتت عن أمر ربها) أبته.

### سورة التحريم

كان رسول الله على يشرب عسارً عند زينب ويمكث عندها فتواطأت أزواجه وقلن: نجد منك ريح المغافير ؟ فحلف أن لا يعود ، فنزلت : واللنان تظاهرتا على رسول الله على عائشة وحفصة ، وقبل : كانت لرسول الله على أمة يطؤها فلم تزل به حفصة حتى جعلها على نفسه حراماً ، فأنزل الله : "يا أيها الذي لم تحرم "، (صغت قلوبكما) مالت، (ظهير) عون ، (قوا أنفسهم

وأهليكم) أوصوا أهليكم بتقوى الله وأدبوهم .

#### صورة الملك

(فسحقاً) بعداً،(من فطور) شقوق ، (حسیر) کلیل ضعیف، (فی غرور) فی باطل،( تفاوت ) اخلاف،( تمیز ) تقطع،(مناکبها) جوانبها،(تفور) تغلی

### سورة رن

(لو تدهن فيدهنون) لو ترخص لهم فيرخصون ، (عتل) متكبر، (زنيم) ولد زنا ، ويقال : ظلوم، (كالصريم) كالصبح انصرم من الليل والليل انصرم من النهار ، والصريم الذاهب ، (يتخافتون) يتناجون ، (على حرد) منع للفقراء ، (قال أوسطهم) أعدلهم ، (يوم يكشف عن ساق) كناية عن الأمر الشديد المفظع من الهول يوم القيامة . قال ابن مسعود: هذا يوم كرب ، وقال رسول الله عليه المنابع يكشف ربنا عن ساقه فيسجد له كل مؤمن ومؤمنة ويبق من كان يسجد فى الدنيا رباء وسمعة فيذهب ليسجد فيعود ظهره طبقاً واحداً، (وهومكظوم) مغموم، (وهو مذموم) ملوم، (لبزلقونك) ينقصونك .

### سورة الحاقة

(صرصر) شدیدة ، (عائیة) عنت علی الخزان ، (حسوماً) متتابعــة ، (خاویة) سقط أعلاها علی أسفلها، (طغی الماء) کثر، (واعیة) حافظة ، (إنی ظننت) أیقنت ، (دانیة) قریبة ، (کانت الفاضیة) الموتة الأولی النی متها لن أحیا بعدها، (غسلین) صدید أهل النار، (الوتین) نیاط القلب .

# سورة المعارج

(سأل سائل) هو النضر بن الحارث، قال: اللهم إن كان هذا هو الحق الخ ، (المعارج) العلو والفضل ، (كالمهل) هو كقوله تعالى : " يغاثو ا بماء كالمهل" ، قال رسول الله عليه : كعكر الزيت، فإذا قربه إلى وجهه سقطت فروة وجهه ، وفصيلته) أقرب آبائه الذي إليه ينتمي، (نزاعة للشوى) اليدين والرجلين والأطراف وجلدة الرأس ، يقال لها: شواة، (عزين) حلقاً وجماعات، واحدتها عزة .

# سورة نوح طيه السلام

(مدراراً) يتبع بعضه بعضاً ، (لاترجون لله وقاراً) لا تخشون لله عظمه ، (سبائ فرقاً ، (فجاجاً) مختلفة ، والكبار أشد من الكبار ، (وداً ولاسواعاً) الآية . قال ابن عباس : أسماء رجال صالحين من قوم نوح فلم هلكوا أوحى الشيطان إلى قومهم أن انصبوا إلى مجالستهم التي كانوا يجلسون فيها أنصاباً وسموها بأسمائهم ففعلوا ولم تعبد حتى إذا هلك أولئك ونسخ العلم عبدت ، (تباراً) هلاكاً .

# سورة الجن

انطلق رسول الله عليه في طائفسة من أصحابه عامدين إلى سوق عكاظ وقد حيسل بين الشياطين وبين خبر الساء وأرسلت عليهم الشهب فرجعت الشياطين فقالوا: اضربوا مشارق الأرض ومغاربها فانظروا ما هذا الأمر الذي حال بيننا وبين خبر الساء، فانطلق الذين توجهوا نحو تهامة إلى رسول الله عليه بنخلة وهو يصلى بأصحابه الفجر ، فلما سمعوا القرآن قالوا: هذا الذي حال بينسكم وبين خبر الساء، فهنالك رجعوا إلى قومهم فقالوا: يا قومنا إنا سمعنا الآيات، (جد ربنا)

فعله وأمره وعظمته وقدرته ، (فلايخاف بخساً ) نقصاً من حسناته ، (ولارهقاً ) زيادة من سيآته،(طرائق قدداً) منقطعة في كل وجه،(لبدأ) أعواناً .

### سورة المزمل

لما نزلت: "يا أيها المزمل" قاموا سنة حتى تورمت أقدامهم فأنزل الله تعالى: "فاقرؤا ما تيسر منه"، (وتبتل) أخلص، (أنكالاً) قيوداً، (كثيباً مهيلاً) هو الرمل السائل، (أخذاً وبيلاً) شديداً ليس له ملجأ، (منفطر به) مثقلة به، يقول: متصدعة من محوف يوم القيامة.

### سورة المدثر

(الرجز) الأوثان، (يوم عسير) شديد، (صعوداً) قال رسول الله وَاللهِ عَلَيْهِ : الصعود جبل يتصعد فيه الكافر سبعين خريفاً ثم يهوى به كذلك أبداً، (لواحة) عرقة ، (أتانا اليقين) الموت، (مستنفرة) نافرة مذعورة ، (قسورة) هي الأسد، ويقال : قسورة أي ركز الناس وأصواتهم.

#### سورة القيامة

(ليفجر أمامه) يقول: سوف أتوب وسوف أعمل ، (الاوزر) الاملجأ. كان النبي وَلَيْكُنْ إِذَا نَزَلَ عليه الوحى حرك به لسانه، فأنزل الله تعالى: "الا تحرك به لسانك"، (فإذا قرأناه فانبع قرآنه) اعمل به ، (باسرة) كالحة ، (والتفت الساق بالساق) آخر يوم من أبام الدنيا، وأول يوم من أبام الآخرة، فيلتى لشدة ، (يتمطى) يختال ، (أولى لك فأولى) توعد، (سدى) مهمالة .

# سورة الدهر

(أمشاج) مختلفة الألوان ؛ ويقال : اختلاط ماء الرجل وماء المرأة إذا وقع في الرحم، (مستطيراً) فاشياً ضيقاً ، وقيل : ممتد البلاء ، (عبوساً قمطربراً) هو الذي ينقبض وجهه من شدة الوجع، وقيل: قمطربراً طويلاً، وقيل : شديداً، (سلسبياك) حديدة الجرية ، (شددنا أسرهم) احكمنا ربط مفاصلهم بالأعصاب .

# سورة المرسلات

(كفاتاً)كافتة ضامة ، (رواسى شامخات) جبالاً مشرفات ، (فراتاً) عذباً ، رجمالات صفر) حبال السفن تجمع حتى تكون كأوساط الرجال .

# سررة النبأ

(سراجاً وهاجاً) مضيئاً، (المعصرات) السحاب، يعصر بعضها بعضاً فيخرج الماء من بين السحابين، (ثجاجاً) منصباً، (ألفافاً) مجتمعة، (غساقاً) عسقت عينه وغستى الجرح سال، (جزاء وفاقاً) وافق أعمالهم، (لا يرجون حساباً) لا يخافونه، (مفازاً) منتزهاً، (وكواعب) نواهد، (أثراباً) في سن واحد ثلاثة وثلاثين سنة (وكأساً دهاقاً) ممتلئاً، (عطاء حساباً) جزاء كافياً، (لا يملكون منه خطاباً) لا يملكونه إلا أن يأذن لهم، (الروح) ملك من أعظم الملائكة خلقاً، (وقال صواباً) حقاً، وقيل ؛ لاإله إلا الله .

# سورة والنازعات

(الرادفة) النفخة الثانية ، (واجفة) خائفة ، (في الحافرة) إلى أمرنا الأول

أى الحياة ، ( نخرة ) بالية ، ( بالساهرة ) وجه الأرض ، (متاعاً لكم) منفعة ، (سمكها) بناءها، (وأغطش) أظلم ، (مرساها) منتهاها .

#### سورة مبس

أنرلت "عبس وتولى" في ابن أم مكستوم الأعمى أتى رسول الله عَلَيْهِ بقول: يا رسول الله أرشدنى ؟ وعند رسول الله عَلَيْهِ رجل من عظاء المشركين، فجعل رسول الله عَلَيْهِ يعرض عنه ويقبل على الآخر، (تصدى) تفافل عنه، (تلهى) تشاغل، (سفرة) كتبة، (لما يقض) لم يقض الإنسان ما أمر ربه، (وقضباً) القت الرطب، (حداثق) بساتين، (وفاكهة) هي النار الرطبة، (وأباً) ما تعلف منه الدواب، (مسفرة) مشرقة، (ترهقها قيرة) تغشاها شدة.

#### سورة كورث

(كورت) أظلمت، (انكدرت) تغيرت وانتثرت، (سجرت) ذهب ماؤها، وقبل المسجور المملوء، (وإذا النفوس زوجت) قرنت بنظائرها من أهل الجنة، أو أهل النار، (الحنس الجوارالكنس) ترجع وتكنس كما يكنس الظبي، (عسعس) أدبر، (والصبح إذا تنفس) ارتفع النار، (بضنين) بخيل أو بظنين أي متهم.

#### سررة انفطرت

(فجرت) فتح بعضها فی بعض ، وقبل : فاضت ، ( بعثرت ) بحثت ، (فعدلك) جعلك معتدل الحلق.

#### سورة المطففين

(المطفف) الذي لايوفي الكيل أو الميزان، ( يوم يقوم الناس) قال رسول

الله على الحدهم في الرشح إلى أنصاف أذنيه ، (بل ران) ثبتت الحطايا، والمنظفية والمنظفية المعلمة والأرائك السرر ، (رحيق) خمر، (خطامه) طينه ، (من تسلم) يعلو شراب أهل الجنة ، (ثوب) جوزى .

# سورة انشقت

(أذنت) سمعت وأطاعت، (وألقت) أخرجت ما فيها من الموتى، (وتخلت) عنها، (حساباً يسيراً) قال رسول الله عليها: ذلك العرض يعنى بغير مناقشة ، (لن يحور) لن يرجع ويبعث ، (وما وسق) جمع من دابة، (والقمر إذا اتسق) اتساقه اجتاعه ، (لتركبن طبقاً عن طبق) حالاً بعد حال ، (أجر غير ممنون) غير منقوص.

# سورة البروج

(أصحاب الأخدود) الأخدود الشق فى الأرض. أسلم غلام كانوا أمروه بتعلم السحر على يدراهب فعلموا بذلك فأخذوه وظهرت على يده الكرامة فآمن الناس فقتلوه وخدوا خدوداً من لم يرجع من دينسه ألقوه فيها ، (فتنوا) عذبوا، (الودود) الحبيب.

# سورة الطارق

(التراثب) هو موضع القلادة من المرأة ، (ذات الرجع) السحاب يرجع بالمطر، (والأرض ذات الصدع) تتصدع بالنبات، (لقول فصل) حق ، (وما هو بالهزل) بالباطل .

# سورة الاطلى

رغثاء) هشیماً ، (أجوى) متغیراً ، (من تزكی) من الشرك، (وذكر اسم ربه) وحد الله ، (فصلی) الصلوات الخمس .

### سورة الغاشية

الغاشية والطامة والصاخة والحاقة والقارعة من أسماء يوم القيامة ، (عاملة ناصبة) هم النصارى ، (عين آنية) بلغت أناها وحان شربها ، (ضريع ) نبت يقال : له الشبرق، وقيل : شجر من نار، (لا تسمع فيها لاغية) شتماً، (ونمارق) مرافق ، (بمصيطر) بجبار ومسلط.

### سورة الفجر

سئل رسول الله عَلَيْكُ عن "الشفع والوتر "قال : هي الصلاة بعضها وتر ، وقيل : الوتر الله، (إرم ذات العاد) ذات البناء الرفيع ، (جابوا الصخر) نقبوا الحجارة في الجبال فاتخذوها بيوتاً ، (سوط عذاب) كلمة تفسرها العرب بسكل نوع من العذاب ، (لبالمرصاد) يسمع ويرى، وقيل: إليه المصير، (ولا تحاضون على طعام المسكين) تأمرون بإطعامه ، (أكلاً لما) جامعاً، (حباً جماً) شديداً كثيراً، (وأني له) كيف له ، (المطمئنة) المؤمنة .

#### سورة البلد

(في كبد) في اعتدال واستقامة، (مالاً لبدآ) كثير أ، (النجدين) الخير والشر،

Marfat.com

وقيل: الضلالة والهدى، (فلا اقتحم العقبة) فلم يقتحم العقبة فى الدنيا ثم فسرها بقوله: "وما أدراك الح"، (ذا مسغبة) مجاعة، (ذا متربة) هو الساقط فى التراب، وقيل: ذا حاجة وجهد، (مؤصدة) مطبقة.

### سورة الشمس

(وضحاها) ضوثها ، (طحاها) قسمها ، ( فألهمها فجورها وتقواها ) بين لها الحير والشر ، (بطغواها) بمعاصبها ، ( إذا انبعث أشقاها ) رجل جبار اسمه قدار وكان منبعاً في رهطه ، (ولايخاف عقباها) لايخاف تبعتها .

## سورة الليل

(إذا تردی) إذا مات و تردی فی النار، (بالحسنی) بالحلف،(تلظی) توهج ·

## سورة الضحي

(سجى) أظلم وسكن ، وقيل : ذهب ، (ماودعك ربك وما قلى) ما تركك وما أبعضك . ولما أبطأ جبريل قال المشركون : قد ودع محمد ، فأنزل الله : "ما ودعك ربك الح"،(عائلة) ذا عيال .

# سورة الم نشرح

(أنقض) أثقل ، (فانصب) في الدعاء.

# سررة التين

(في أحسن تقويم) في أحسن خلق .

# سورة القلم

(الرجس) المرجع ، (لنسفعاً) لنأخذن ، (ناديه) عشيرته . قال أبوجهل : لئن رأيت محمداً يصلى لأطأن على عنقه ، فقال النبي ﷺ : لو فعل لأخذت الملائكة عياناً ، و في رواية : قال أبوجهل ؛ إنك لتعلم ما بها من ناد أكثر مني ، فأنزل الله : "فليدع ناديه سندع الزبانية" ، الملائكة .

# سورة لم يڪرن

(منفكين) زائلين .

#### سورة زلزلت

( تحدث أخبارها ) قال رسول الله عليه اخبارها أن نشهد على كل عبد وأمة بما عمل على على عبد وأمة بما عمل على ظهرها .

#### سورة العاديات

( فأثرن به نقعاً ) رفعن به غباراً،( لكنود ) لكفور ، (لحب الحير لشديد) لبخيل ، (حصل) ميز .

## سورة القارعة

(كالفراش المبثوث) كغوغاء الجراد يركب بعضه بعضاً ، كذلك الناس يجول بعضهم في بعض ، كالعهن ) كألوان العهن ، وقرأ عهد الله كالصوف .

سورة التكاثر

(ألماكم التكاثر) أي من الأموال والأولاد .

سورة والمصر

(العصر) الدهر ، (خسر) ضلال .

سورة الهمزة

(الحطمة) اسم للنار ، مثل: سقر ولظى ·

# سورة الفيل

(ألم تو) ألم تعلم ، (طيراً أبابيل) متنابعة ، وقبل : ذاهبة وجائية تنقل الحجارة بمناقيرها وأرجلها فتبلبل عليهم فوق رؤسهم، (من سجيل) معرب من: سنك كل .

# سررة قريش

( لإيلاف قريش ) لنعمتي على قريش ، ( إيلافهم ) لزومهم ، وقيل : الفوا الرحلة فلا تشق عليهم في الشتاء والصيف ، ( وآ منهم من خوف ) من عدوشم .

# سورة الماعون

(يدع اليتم) يدفعــه عن حقمه ، (سأهون) لاهون ، (الماعون )

المعروف كلسه ، وقال بغض العرب : الماء ، قيل : أعلاه الزكاة المفروضة . وأدناه عارية المتاع .

### سورة الكوثر

قال رسول الله ﷺ : هو نهر في الجنة ، (شانئك) عدوك .

### سورة النصر

قال ابن عباس : إنما هو أجل رسول الله ﷺ أعلمه الله إياه فصدقه.

#### سورة تبت

صعد رسول الله على الصفا فنادى : يا صباح، فاجتمعت إليه قريش، فقال : إنى نذير له عبن يدى عذاب شديد، فقال أبولهب : ألهذا جمعتنا ؟ تبا لك ، فأنزل الله تعالى : " تبت يدا أبى لهب " ، (من مسد) ليف المقل، وهي السلسلة التي في النار.

#### سورة الاخلاص

قال المشركون: أنسب لنا ربك ؟ فأنزل الله: "قل هو الله أحد"، (الصمد) الذي كمل سؤدده .

#### سورة الفلق

(الفلق) الصبح إذا انفلق من ظلمة الليل ، وقيل : الحلق ، (غاسڤ) شديد الظلمة ، وقيل : الحلق ، (غاسڤ) شديد الظلمة ، وقيل : الليل، (إذا وقب) إذا دخل ظلامه في كل شي بغروب الشمس،

#### Marfat.com

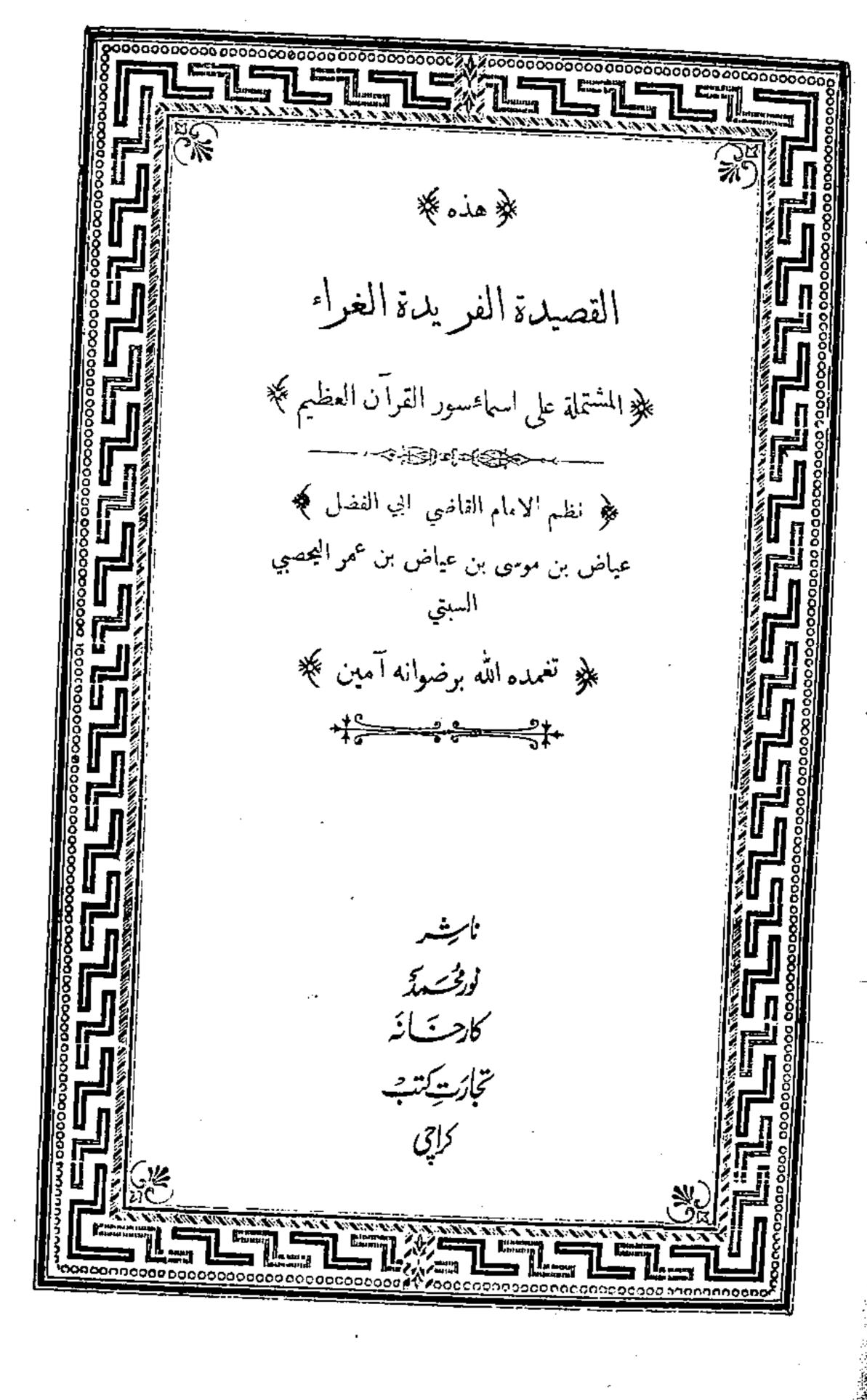
نظررسول الله عَلَيْكُمْ إلى القمر فقال : يا عائشة استعيذى بالله من شر هذا ، فإن هذا الغاسق إذا وقب .

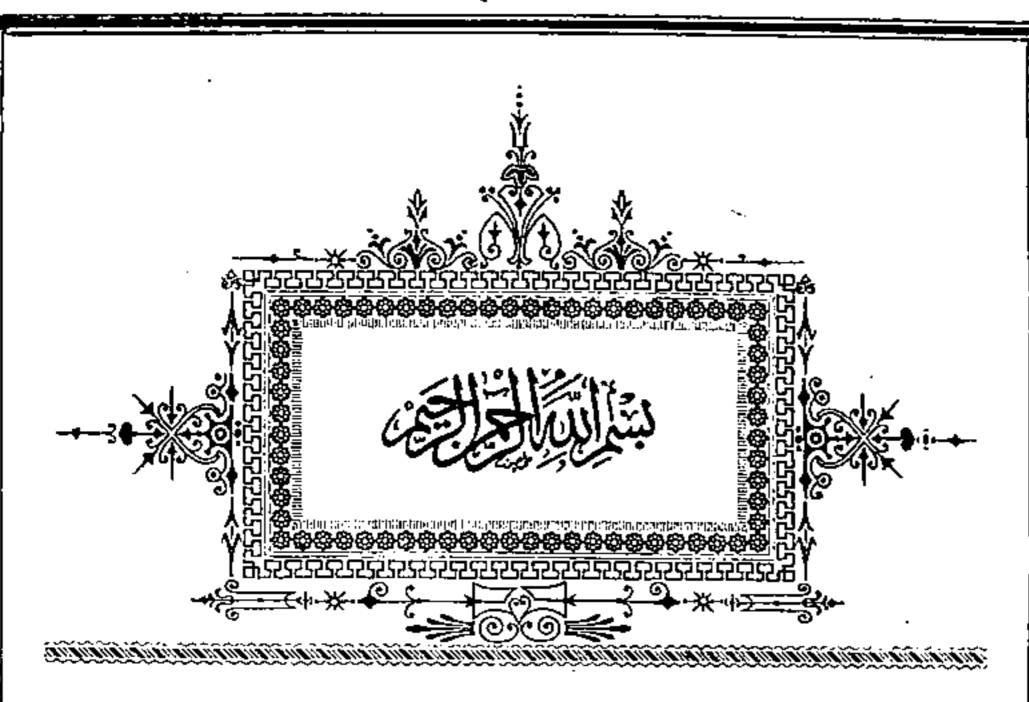
## سورة الناس

(الوسواس الخناس) إذا ولد المولود حضره الشيطان فإذا ذكر الله خنس وتأخر وإذا لم يذكر الله ثبت في قلبه.

وهذا آخر ما اوردناه في الرسالة المسماة بـ ( فتح الخبير مما لابد منه في علم التفسير " . و الحمد لله اولا و آخراً ، باطناً و ظاهراً ، و صلى الله على سيدنا محمد و اله و صحبه اجمعين .

\* \* \*





**( r** )

حق الثنا على المبعوث بالبقره (٤)

رجالهم والنساء استوضحوا خبره (٦)

عمت فليست على الانعام مقتصره ( ٨ )

الاوانفال ذاك الجود مبتدره (۱۰)

في البحر يونسوالظلماء معتكره (١٣)

ولن بروع صوت الرعد من ذكره (۱۵)

بيتالالهوفي الحجرالتمسائره

(1)

في كل فاتحة للقول معتبره (٣)

> في آل عمران قدماً شاع مبعثه ( ٥ )

قد مدالناس من نعاه مائدة (٧)

اعراف رحماه ماحل الرجام بها

به توســل اذ نادی بتوبتــه (۱۱) (۱۲)

هود ویوسف کمخوفاًبهامناً (۱۶)

مضمون دعوة ابراهيم كانوفي

ذو امة كدوى النحل ذكرهم في كل قطر فسبحان الذي فطره بكهف رحماه قدلاذالورى وبه بشرى ابن مريم في الانجيل مشتهره سهاه طه وحض الانبيا. على حجالمكانالذي من اجله عمره ( YE ) ( YT ) قدافلح الناس بالنور الذي شهدوا من نور فرقانه ِ لما جلا غرره كالنمل اذ سمعت آذانهم سوره اكابر الشعراء الاسن قدخرسوا ( ۲۹ ) ( ۲۸ ) وحسبه قصص لامنكبوت اتى اذحاك نسجًا بياب الغارقدستره لقمان وفق للدر الذي نثره في الروم قدشاع قدماً امره و به سيوفه فاراهم ربهم عبره كمسجدة فيطلاالاحزاب قدسجدت لمن بياسين بين الرسل قد شهره سباهم فاطر السبعالعلي كرما فصاد جمع الاعادي هازمازمره في الحرب قد صفت الاملاك تنصره قد فصلت لمعان غير منحصره لغافر الذنب في تفضيله سور مثل الدخان فيغشى عين من نظره شوراءان تهجر الدنيا فزخرفها

( ٤٦ )

احقاف بدر وجندالله قدحضره ( ٤٩ )

واصبعت حجرات الدين منتصره

ان الذي قاله حق كما ذكره «٤٥»

والافققد شق اجلالاً له قمره

في القرب ثبت فيها ربه بصره ( ٨ ٥ )

وفي مجادلة الكفار قد نصره (٦١)

صف من الرسل كل تابع اثره (٦٣)

فاقبل اذاجاء ك الحق الذي قدره (٦٥)

نالتطلاقًا ولم يصرف لهانظره ( ٦٧ )

عنزهرة الملكحق عندمن ذكره

اثنی بهالله اذا ابدی لنا سیره

حسن النجاة وموجالبحرقدغمره

( ٤٥ )

عزت شریعته البیضا عین اتی ( ٤٧ ) (٤٨)

فيا، بعد القتال الفتح متصلاً (٥٠) (٥٠)

بقاف والزاريات الله اقسم في (۲۰ ) «۳۰»

في الطورابصر موسى نجم سو<sup>ادده</sup> (هه) (۲۰)

اسرىفنال من الرحمن واقعةً ( ٧٥ )

اراه اشیاء لایقوی الحدید بها ( ۹۹ ) ( ۲۰ )

في الحشريوم المتحان الخلق يقبل في ( ٦٢ )

كف يسبح لله الحصاة بها (٦٤)

قدابصرت عنده الدنيا تغابنها ( ٦٦ )

تحريمه الحب للدنيا ورغبته «٦٨» «٦٩»

في نون قدحقت الامداح فيه بما «٧١»

بجاهه سال نوح في سفينته

«Y٣»

مزمّلا تابعاً للحق لن يذره

اتى نبي له هذا العلى ذخره

عن بعثه سائر الاحبار قد سطره «۸۰»

يوم به عبس العاصي لما زعره ( ۸۳ )

سهاؤه ودعت و بل به الفجره « ۸٦»

منطارق الشهب والافلاك منتثره ا ۸۸ »

وهلاتاك حديث الحوض اذنهره « ۹۱ »

والشمس من نوره الوضاح مختصره

نشرح لك القول في اخباره العطره « ٩٦ »

اليه في الحين واقرأ تستبن خبره « ٩٨ »

في الفخر لم يكن الانسان قد قدره « ١٠١ »

ارض بقارعة التخويف منتشره

(YY)

وقالت الجن جاء الحق فاتبعوا

«γ٦»«Υο». (Υ٤)

مد ثرا شافعاً يوم القيمة هل «٧٧»

في المرسلات من الكتب انجلانباء «٧٩»

الطافه النازعات الضيم حسيك في «٨٢»

اذ کو رتشمس ذاك اليوم وانفطرت «۸۶» «۸۶»

وللسماء انشقاق والبروج خلت ( ۸۷ »

فسبح اسم الذي في الخلق شفعه « ٨٩ »

كالفجر في البلد المحروس غرته « ۹۲ » « ۹۳ » « ۹۲ »

والليل مثل الضمى اولاح فيه الم « ٩٥ »

ولودعا التين والزيتون لابتدرا

في ليلة القدركم قدحاز من شرف « ٩٩ »

كم زلزلت بالجياد العاديات له

(1.2)(1.4)

في كل عصر فويل للذي كفره « ١٠٦ »

على قريش وجاء الروح اذ امره « ١٠٨ »

بكوثر مرسل في حوضه نهره « ۱۱۱ »

عن حوضه فلقد تبت يدا الكفره «١١٤»

للصبح اسمعت فيه الناس مفتخره وصعبه وخصوصاً منهم عشره عثمان شم على مهلك الكفره عبيدة وابن عوف عاشر العشره وجعفر وعقيل سادة خيره وصعبه المقتدون السادة البرره ازكى مديمي سأهدي دائماً دروه اضعت برائم افي الذكر مشتهره اضعت برائم افي الذكر مشتهره كالروض ينثر منه الحام زهره

01.7 »

له تکاثر آیات قد اشتهرت « ۱۰۰ »

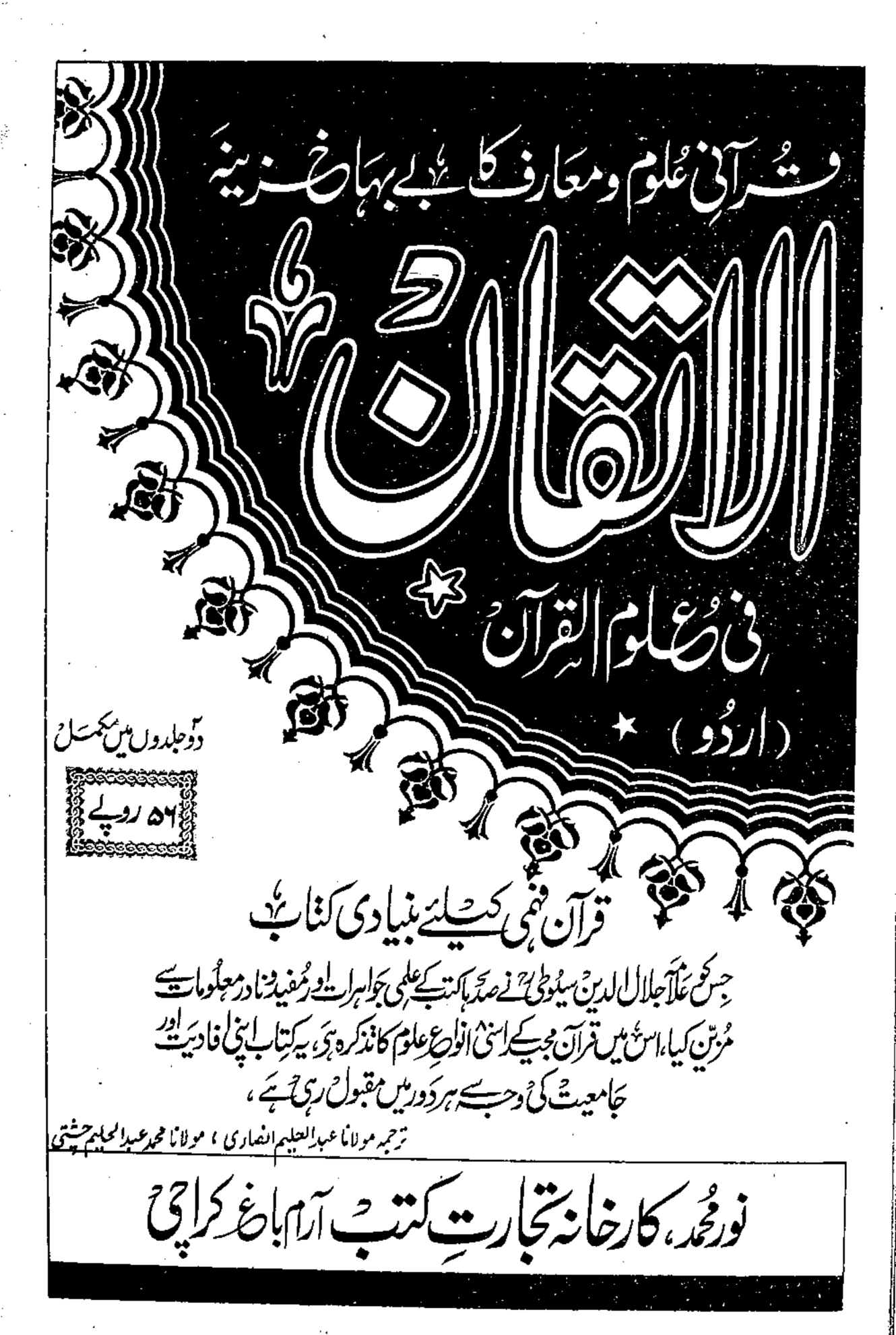
الم ترااشمس تصديقاً له حبست «١٠٧»

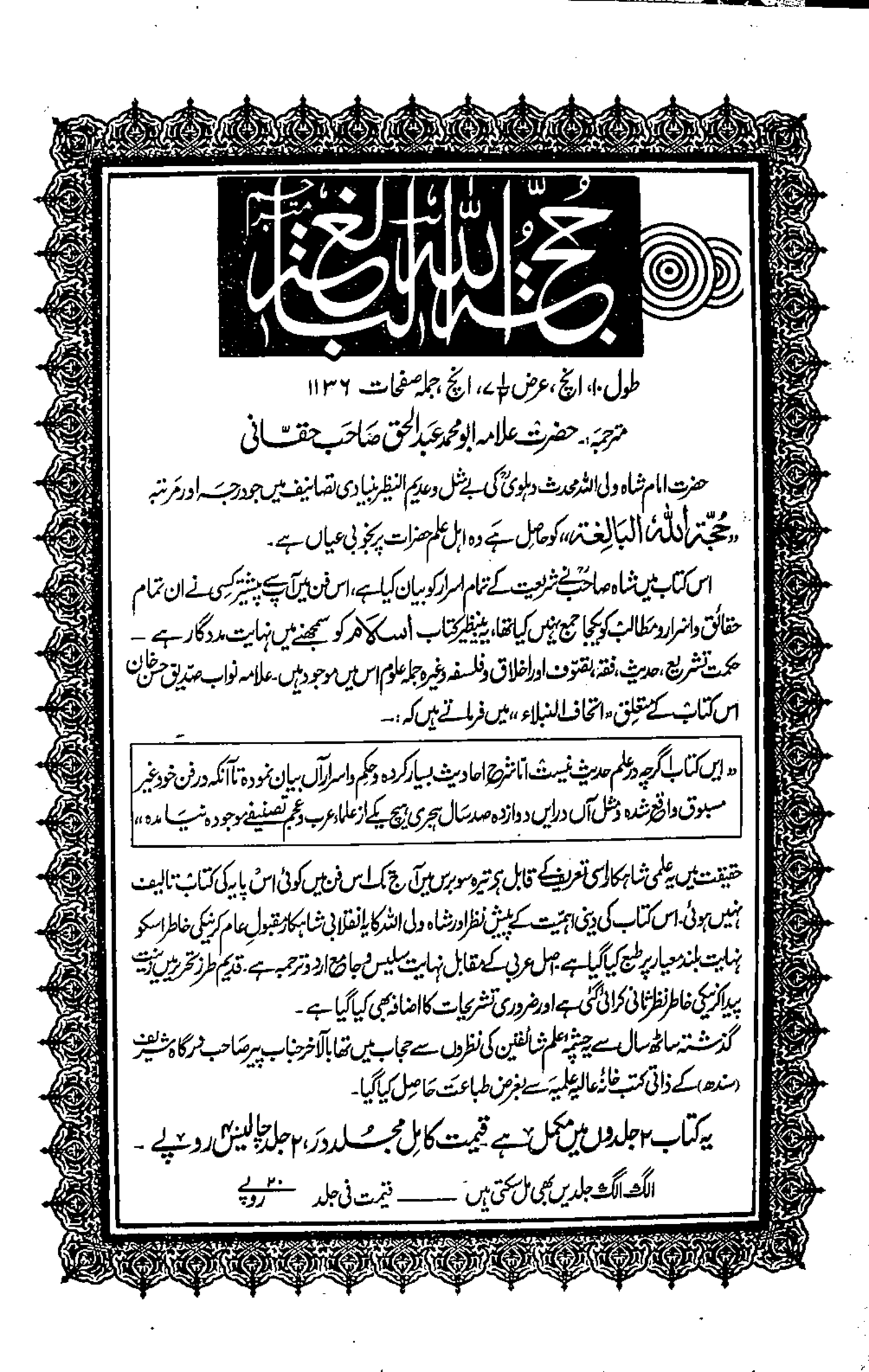
ارایت ان آله العرش کرمه «۱۱۰» «۱۰۹»

والکافرون اذاجاء الوری طردوا «۱۱۲»

اخلاص امداحه شغلی فکم فلق از کی صلاتی علی الهادی وعترته صدیقهم عمر الفاروق احزمهم سعد سعید زبیر طلحة وابو وحمزة ثم عباس وآلها اولئك الناس ال المصطفی و کفی وفی خدیجة والزهرا و ماولدت عن کل از واجه ارضی واو ترمن اقسمت لازلت اهدیهم شذا مدحی

تمت هذه القصيدة الرائقة جزى الله ناظمها خيرًا ووفق الله المسلمين لما فيه خيرهم وصلاحهم وأرشدهم للعلم النافع والعمل الصالح وبمنه وبينه آمين اللهم آمين







رتب على حروف المعجم معتبراً أوائل الحروف الأصلية دون الزوائد ، ليسهل القارئ المراجعة ، مع أمثلة من الحديث والقرآن ، جزيل الفائدة ، لأنه كالمعجم للآيات والأحاديث. يبين المعنى الأصلى للكلمة ، ومن أين اشتقت ، ثم يبين المعانى التي تأتى بها الكلمة ، ويبين المناسبة بين تلك المعانى والمعنى الأصلى .

